
Copyright © 2018 by the Kalmyk Scientific Center of the Russian Academy of Sciences

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute for 
Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 38, Is. 4, pp. 43–51, 2018
DOI 10.22162/2619-0990-2018-38-4-43-51
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

УДК 294.321

Буддисты-миряне: 
проблемы классификации и подходы к изучению

Рустам Тагирович Сабиров1

1 кандидат исторических наук, доцент, Институт стран Азии и Африки, МГУ им. М. В. Ломоно-
сова (125009, Россия,  г. Москва, ул. Моховая, д. 11, стр. 1). ORCID: 0000-0003-4660-098.  E-mail: 
tabarzin@gmail.com

Аннотация. В ХХ в. буддисты-миряне начали играть гораздо более важную роль в рели-
гиозных процессах на Западе и в странах Азии. Попытки категоризации буддистов на Западе 
показали, что привычное разделение на монахов и мирян не работает. Выходя за пределы Азии 
и адаптируясь к новым социально-политическим, экономическим и культурным условиям, буд-
дизм трансформируется и неизбежно обретает новые формы. Выработанные за многие годы 
изучения буддизма в Азии подходы и критерии не описывают всего многообразия форм во-
влеченности западных последователей. Да и в самих странах Азии в результате процессов мо-
дернизации, секуляризации и глобализации происходят серьезные трансформации буддийских 
сообществ. В статье показаны основные подходы к классификации современных буддистов и 
те теоретические проблемы, с которыми сталкиваются ученые при этом. На примере изучения 
последователей Оле Нидала выяснилось, что определение аутентичности тех или иных буддий-
ских групп и оценка их деятельности нередко зависит от религиозной принадлежности самих 
исследователей. Описание таких групп как «необуддийских» никак не раскрывает их сути. 

В настоящее время проблема классификации буддистов-мирян лучше всего разработана на 
североамериканском материале. Ученые подвергают критике нормативный подход, согласно 
которому религиозная идентичность — это нечто цельное и фиксированное. Напротив, иден-
тичность современных западных буддистов — результат множества влияний. Формальные кри-
терии — принятие прибежища, посещение храмов и т. п. — не позволяют выявить все много-
образие последователей буддизма. Западные исследователи предлагают обратить внимание на 
многочисленную группу людей, которые формально не принадлежат буддизму, но проявляют к 
нему интерес — их называют «сочувствующими» (sympathizers). Они являются важной частью 
истории буддизма примерно с конца XIX в. Ученые признают допустимым и важным самый 
простой критерий — буддистом может считаться тот, кто называет себя таковым. 

Основные тренды в трансформации буддийской практики на Западе: отсутствие четкой гра-
ни между мирянами и «профессиональными буддистами», отсутствие единых авторитетов, ума-
ление роли монашества, эгалитаризм, увеличение роли женщин, активное участие в обществен-
ной жизни, нередко акцентирование психологической, а не религиозной природы буддийской 
практики. Некоторые исследователи предлагают называть это новым буддизмом — качествен-
но иным явлением, порожденным в результате адаптации буддизма к обществу постмодерна.

Популярная концепция «двух буддизмов», выделяющая этнических буддистов (иммигран-
тов) и конвертитов («белых буддистов») в последнее время подвергается критике. Использова-

ETHNOLOGY

43



44

Oriental Studies, 2018, Vol. 38, Is. 4

Буддийские институты в ХХ в. претер-
пели значительные изменения, связанные 
с наследием колониализма, процессами 
национального возрождения, миграциями, 
последствиями секуляризации и модерниза-
ции. Буддизм вышел за пределы Азии: ста-
ли появляться буддийские общины на Запа-
де, состоящие как из выходцев из Азии, так 
и западных последователей Будды. 

Если в рамках традиционных обществ 
статусы буддистов были более-менее четко 
очерчены — монахи, миряне, миряне-прак-
тики, то в современных обществах появи-
лось гораздо больше форм и проявлений 
приверженности буддизму. При этом уче-
ные обратили внимание на эти группы не 
так давно, прежде занимаясь изучением 
буддийских текстов, монастырей, роли буд-
дизма в политике и т. п. 

Цель данной статьи — охарактеризовать 
основные проблемы, возникающие при из-
учении буддистов-мирян, и показать основ-
ные подходы к их решению, выработанные 
в современной историографии. Статья не 
претендует на всеохватность, в ней рассма-
триваются, прежде всего, основные работы 
и концепции. 

Буддисты-миряне согласно канону
Согласно большинству классических 

работ по буддизму, буддийское общество 
состоит из монахов (бхиккху), монахинь 
(бхиккхуни) и мирян: мужчин (упасака) и 
женщин (упасика). Миряне обеспечивают 
монахов и монахинь одеждой, едой, дают 
кров и ведут праведный образ жизни, со-
блюдая пять мирских обетов. При этом они 
не способны достичь духовного уровня 
монахов в этой жизни. Они могут только 
накапливать заслуги для благого перерож-
дения, чтобы в будущей жизни принять 
монашество. Оливер Фрайбергер (Oliver 
Freiberger) оспаривает эту точку зрения, го-
воря, что в палийском каноне можно встре-
тить пассажи, в которых миряне контроли-
руют поведение монахов и демонстрируют 

высокий уровень духовного постижения, 
получают наставления, касающиеся слож-
ных аспектов буддийского учения, и испы-
тывают сильные медитативные состояния 
[Freiberger 2004: 272]. 

Исходя из этого, не совсем верно ут-
верждать, что современные формы буддий-
ской практики и духовной жизни, в том чис-
ле увеличение роли мирян, не имеют анало-
гов в истории буддизма. Однако, в отличие 
от своих предшественников, современные 
миряне не так заинтересованы в накоплении 
заслуг и рождении в буддийских небесах, 
они предпочитают медитацию [Freiberger 
2004: 280]. По мнению О. Фрайбергера, по-
добный интерес отчасти сформирован пре-
дыдущими поколениями ученых, которые в 
своих трудах выделяли именно эти темы, а 
не другие [Freiberger 2004: 281]. 

Вместе с тем, даже учитывая более вы-
сокую роль мирян в истории буддизма, чем 
было принято ранее думать, именно модер-
низация буддийских обществ в ХХ в. приве-
ла к серьезным, качественным переменам. 
Повышение грамотности дало мирянам воз-
можность самостоятельно изучать и толко-
вать тексты и соответственно обрести боль-
шую независимость от монахов [Hardacre 
2004: 448]. Кроме того, как будет показано 
ниже, сам статус мирянина не описывает 
многообразия типов буддистов в современ-
ном мире.

Проблема аутентичности школ и 
нейтральности исследователей
Проникая на Запад, традиционные буд-

дийские институты неизбежно трансфор-
мируются в новых условиях. Кроме того, 
на Западе под влиянием буддийских идей 
и представлений могут возникать какие-то 
свои новые формы. На российском матери-
але этот вопрос исследовала Е. П. Остров-
ская, которая вообще одной из первых сре-
ди российских исследователей занялась 
изучением буддистов-мирян. Она изучала 
общины последователей карма кагью — 

ние этой концепции в долгосрочной перспективе вызывает проблемы: как классифицировать 
потомков иммигрантов и конвертитов? В качестве альтернативы некоторые ученые предлагают 
говорить о традиционном и модернистском буддизме. Однако этот подход не учитывает, что не 
все конвертиты следуют модернистскому буддизму, и не все иммигранты — традиционному. 

Проблема классификации буддистов актуальна не только в западном контексте. В статье на 
примере исследований буддизма в Монголии и Бурятии  показано, что там также присутствует 
эклектизм и сложно выделить четкие категории верующих. 

Ключевые слова: буддизм, буддизм на Западе, миряне, буддология



45

ЭТНОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY

учеников Оле Нидала; дзогчен-общину уче-
ников Намкая Норбу и религиозную группу 
Римей под руководством Виталия Федько 
[Островская 2016].

Согласно Е.  А. Островской, несмотря 
на заявления Оле Нидала, Намкая Норбу 
и лидера общины Римей о прямой связи 
их сообществ с соответствующими тибет-
скими направлениями, наблюдаемые в них 
формы религиозной жизни качественно от-
личны от тибетских прототипов [Остров-
ская 2016: 186]. В отличие от традиционных 
тибетских лам, Нидал и Норбу не входят в 
иерархию школьных религиозных статусов, 
создают автобиографии, чтобы легитими-
зировать свой статус на Западе, предлагают 
собственное видение буддийской органи-
зации, проповеди и т. п. [Островская 2016: 
187]. Они не соотносят свою деятельность 
с традиционным буддийским календарем, 
Нидал проводит ритуал пхова без специаль-
ных посвящений и т.  п. [Островская 2016: 
188–189]. 

С. И. Шатравский касается схожих про-
блем на материале белорусских общин по-
следователей бон, дзогчен-общины и кар-
ма кагью [Шатравский 2018]. Совершенно 
справедливо он отмечает, что порой пробле-
ма классификации сообществ европейцев-
конвертитов решается механически — пу-
тем прибавления приставки «нео» или «не» 
(необуддизм, нетрадиционная религия) 
[Шатравский 2018: 143]. Подобный подход 
ничего не объясняет и никак не выявляет 
суть изучаемого феномена. Более того, не-
которые религиоведы (например, Л. И. Гри-
горьева, Е. Г. Балагушкин) идут еще более 
простым путем, причисляя нетрадицион-
ные для России или Беларуси религиозные 
группы к сектам и культам [Шатравский 
2018: 158]. Некоторые видные востоковеды 
(Н. Л. Жуковская, Е. А. Торчинов), напро-
тив, обосновывают традиционность этих 
школ [Шатравский 2018: 158].

Интересно сравнить позицию 
Е.  А.  Островской и некоторых религиове-
дов, касающуюся буддизма Алмазного Пути 
Оле Нидала, с работами Буркхардта Шере-
ра (Burkhard Scherer), профессора Школы 
гуманитарных наук Университета Чёрч-
Крайст в Кентербери (Великобритания). Он 
отмечает, что одно из самых массовых и ак-
тивных буддийских сообществ на Западе — 
буддизм Алмазного пути карма кагью — 
остается малоизученным, поскольку многие 
исследователи руководствуются личными 

предпочтениями и установками. Среди за-
падных буддологов и тибетологов много 
последователей школы гелуг, поэтому они с 
пренебрежением относятся к деятельности 
Оле Нидала, указывая на несоответствия 
его видения буддизма традиционным на-
правлениям буддизма [Scherer 2009: 28]. 

Организации, связанные с гелуг, под-
держивают научные мероприятия и круп-
ные издательства буддийской литературы, 
также влияя на ситуацию. Видимо, стол-
кнувшись с этой проблемой, последователи 
карма кагью сами начали заниматься науч-
ными исследованиями. В России Ассоци-
ация буддистов Алмазного Пути активно 
сотрудничает с буддологами и востокове-
дами, организует научные конференции и 
мероприятия [Научно-практические конфе-
ренции]. Б. Шерер также является последо-
вателем карма-кагью и вице-президентом 
Международного форума буддистов мирян 
(International Lay Buddhist Forum). 

Б. Шерер показывает, что деятельность 
Оле Нидала вполне соответствует парадиг-
ме тибетского буддизма: ученичество у 16-
го Кармапы, связь с линией махасиддхов, 
подтвержденная авторитетным тибетским 
ламой Лопоном Цечу Ринпоче (1918–2003) 
[Scherer 2009: 33]. Будучи мирянином, Оле 
Нидал не нуждается в монастырском об-
разовании [Scherer 2009: 35], а практики, 
которые он дает, — гуру-йога (медитация 
на Кармапу), пуджи, пхова, нёндро (предва-
рительные практики) — являются традици-
онными буддийскими практиками [Scherer 
2009: 36; Scherer 2014].

Здесь возникает любопытная ситуация, 
когда ученые ― последователи разных на-
правлений буддизма ― фактически ведут 
дискуссию на страницах научных журна-
лов. Конечно, возникает вопрос о том, на-
сколько непредвзяты выводы такого учено-
го, но репутация журналов и аргументиро-
ванность выводов позволяют относиться к 
таким работам серьезно.

Следует отметить, что проблема класси-
фикации такого рода общин и их последо-
вателей также зависит не только от законо-
дательства страны или выводов экспертов, 
но и устройства самих этих организаций. 
Интересным в этом смысле представляет-
ся пример корейского буддийского ордена 
Чогье, где в 1995 г. ввели регистрацию по-
следователей-мирян, которым выдают соот-
ветствующие удостоверения [Kaplan 2017: 
144–145]. А в 2001 г. каждого мирянина 



46

Oriental Studies, 2018, Vol. 38, Is. 4

обязали проходить образовательный курс 
по буддизму из 12 лекций, прежде чем он 
сможет стать легитимным последователем 
этого ордена [Kaplan 2017: 145]. 

Религиозная идентичность как 
трудноопределимое понятие 
Проблема классификации и идентифи-

кации буддистов-мирян на Западе, пожа-
луй, лучше всего на данный момент разра-
ботана на североамериканском материале. 
Предлагается даже выделить североамери-
канских буддистов в качестве отдельной об-
ласти исследований в рамках буддологии. 
Пол Дэвид Нумрич (Paul David Numrich), 
проанализировав критерии, позволяющие 
такого рода обособление, — наличие спе-
циализации (т.  е. подготовка ученых, тео-
рии, терминология и методы), организаций 
(профессиональные ассоциации, регуляр-
ные встречи и конференции, академические 
программы и факультеты), публикаций — 
приходит к заключению, что изучение буд-
дистов в Северной Америке представляет 
на данный момент «прото-область»1 иссле-
дований [Numrich 2008: 8].

Одной из основных работ здесь можно 
назвать коллективную монографию «Дхар-
ма на Запад. Буддизм за пределами Азии» 
под редакцией известных специалистов по 
теме — Чарльза Пребиша и Мартина Баума-
на [Westward Dharma 2002]. В первой главе 
Томас Твид (Thomas A. Tweed) подвергает 
справедливой критике устоявшийся норма-
тивный подход, согласно которому религи-
озная идентичность — это нечто цельное и 
фиксированное и всех можно разделить на 
две категории — последователи (adherents) 
и «посторонние» (non-adherents) [Westward 
Dharma 2002: 17]. Последователь — это тот, 
кто разделяет определенные верования и 
практики, принадлежит определенной ре-
лигиозной организации или участвует в ее 
обрядах и ритуалах [Westward Dharma 2002: 
18]. Как пишет Т. Твид, такой стандартизи-
рованный подход проблематичен с концеп-
туальной точки зрения и упускает важные 
вещи; он предполагает, что религия — это 
статичное, изолированное и унифициро-
ванное явление, не подверженное внешним 
влияниям [Westward Dharma 2002: 18]. 

Чарльз Пребиш, один из пионеров изу-
чения буддизма в Америке, также отмечает, 

1 Здесь и далее термины и понятия даются в 
авторском переводе.

что традиционные способы идентификации 
буддистов в Азии — принятие прибежища 
и пяти мирских обетов — не адекватны для 
анализа американских буддистов, чья иден-
тичность — результат множества влияний 
[Storhoff, Whalen-Bridge 2010: 151–154; 
Prebish 1979: 43–44]. 

Более продуктивным и корректным бу-
дет признание того факта, что религиозная 
идентичность — сложное явление, выходя-
щее за рамки простых критериев. Человек 
может посещать различные храмы и уча-
ствовать в ритуалах разных религий, как, 
например, в Японии (буддизм и синто) или 
в Бурятии (буддизм и шаманизм). В слу-
чае с конвертитами, переходя из одной ре-
лигии в другую, прежние представления и 
верования редко утрачиваются полностью 
[Westward Dharma 2002: 19]. Джанет Ма-
клилан (Janet Mclellan) также считает такое 
разделение слишком упрощающим и редук-
ционистским, не отражающим всего много-
образия контекстов, верований, практик и 
форм участия [Numrich 2008: 22].

Сочувствующие и новый буддизм 
Чтобы нагляднее проиллюстрировать 

свою позицию и показать, в чем неэффек-
тивность нормативного подхода, Т.  Твид 
предлагает обратить внимание на многочис-
ленную группу людей, которые формально 
не принадлежат буддизму, но проявляют к 
нему интерес. Он называет их «сочувству-
ющими» (sympathizers) или, если переве-
сти дословно», «буддистами прикроватной 
тумбочки» (night-stand Buddhists), потому 
что на этой тумбочке у них лежит книга по 
буддизму, которую они читают перед сном, 
и так, собственно, выражается их причаст-
ность к буддизму [Westward Dharma 2002: 
20]. Согласно ряду опросов, в Европе и 
Америке миллионы людей проявляют инте-
рес и симпатии к буддизму, говорят, что эта 
религия серьезно на них повлияла, время от 
времени посещают занятия по медитации, 
лекции, участвуют в буддийских форумах 
и группах в социальных сетях, украшают 
комнату предметами «в буддийском стиле», 
но они не считают себя буддистами. Одна-
ко, как пишет Т. Твид, эти сочувствующие 
являются важной частью истории буддизма 
примерно с конца XIX в. [Westward Dharma 
2002: 21]. 

Помимо стандартных критериев опре-
деления принадлежности человека к буд-



47

ЭТНОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY

дизму (принятие прибежища, наличие 
учителя, посещение храмов), Твид призна-
ет допустимым и важным самый простой 
критерий — буддистом может считаться 
тот, кто называет себя таковым [Westward 
Dharma 2002: 24]. Конечно, это создает 
ряд проблем, поскольку буддистами себя 
могут называть последователи Е.  П. Бла-
ватской и каких-то маргинальных учений, 
имеющие крайне опосредованное отноше-
ние к буддизму. Исследователю здесь при-
ходится делать непростой выбор и, видимо, 
использовать дополнительные критерии, 
но это оправдано, поскольку позволяет не 
упустить важные группы и тенденции, свя-
занные с буддизмом на Западе. Ч. Пребиш 
разделяет подобную точку зрения и тоже 
предлагает считать буддистом того, кто сам 
себя называет буддистом [Storhoff, Whalen-
Bridge 2010: 155].

Известный буддийский наставник и 
буддолог Алан Уоллес (B. Alan Wallace) 
предлагает свою классификацию верую-
щих, основанную на буддийской практике. 
Он выделяет три группы западных прак-
тиков буддизма: 1) участники буддийских 
учений, ретритов, медитаций и т. п.; 2) уче-
ники буддийских наставников; 3) те, кто 
сами причисляют себя к буддизму и назы-
вают себя буддистами. При этом в первые 
две группы могут входить католики, иудеи, 
психологи и другие люди ― как религиоз-
ные, так и нерелигиозные, сочетающие в 
своей жизни буддийские идеи и практики с 
представлениями из других религий и уче-
ний [Westward Dharma 2002: 34–35]. При-
нимая во внимание подобную эклектич-
ность буддизма, ученый задается вопросом: 
насколько вообще корректно рассматривать 
буддизм исключительно как религию, будь 
то на Западе или в Азии? [Westward Dharma 
2002: 35]. 

С точки зрения практики, буддизм на 
Западе многими последователями не рас-
сматривается как религия, а в странах Азии 
буддизм включает такие практики, как 
предсказание будущего, гадания, похорон-
ные обряды, умилостивление божеств и 
духов, которые не находят подкрепления в 
буддийском каноне [Westward Dharma 2002: 
35]. Возможно, более продуктивным в этом 
смысле может быть использование разделе-
ния на религию и духовность (spirituality) 
или «духовный поиск»1 [Numrich 2008: 24].

1 Перевод автора.

Многие западные буддисты отрицают 
концепцию перерождений в низших мирах 
(адах) в результате неблагих поступков, по-
скольку это слишком напоминает им хри-
стианство; не разделяют представление о 
карме и продолжении потока сознания по-
сле смерти [Westward Dharma 2002: 46]. 
Это, кстати, подкрепляет тезис Т.  Твида о 
несовершенстве формальных критериев 
определения принадлежности к буддизму. 
А.  Уоллес выделяет основные тренды в 
трансформации буддийской практики на За-
паде: отсутствие четкой грани между миря-
нами и «профессиональными буддистами», 
отсутствие единых авторитетов, умаление 
роли монашества, эгалитаризм, увеличение 
роли женщин, активное участие в обще-
ственной жизни, нередко акцентирование 
психологической, а не религиозной приро-
ды буддийской практики [Westward Dharma 
2002: 35]. 

Джеймс Уильям Коулман (James Wil-
liam Coleman) предлагает называть буддизм, 
ориентированный на медитацию и пред-
ставленный преимущественно западными 
последователями, «новым буддизмом», по-
скольку это ― принципиально иная форма 
буддизма, приспособившаяся к социальным 
условиям общества постмодерна [Numrich 
2008: 185]. Для «нового буддизма» харак-
терна более зыбкая грань между религиоз-
ным специалистом и мирянином, но и тот, и 
другой стремятся к освобождению, исполь-
зуя медитацию и другие подобные методы 
[Numrich 2008: 188]. 

Западные последователи представляют 
собой новый тип буддистов, не имеющий, 
по мнению Дж.  У.  Коулмана, аналогов в 
азиатских обществах. Не будучи монахами, 
они проводят большую часть времени в сво-
их центрах, уделяя почти все время и силы 
на достижение своих буддийских идеалов. 
Некоторые из них принимают монашеские 
обеты, но не пользуются таким уважением 
и почетом, как монахи в странах Азии. Сре-
ди других важных особенностей нового за-
падного буддизма — переосмысление роли 
женщин и эклектизм [Numrich 2008: 190]. 

Действительно, буддисты на Западе ока-
зались в уникальной ситуации — впервые за 
2500-летнюю историю буддизма одновре-
менно в едином пространстве сосуществу-
ют не только различные религии, учения и 
наука, но и разные школы и направления 
буддизма, которые подпитывают друг друга 
и позволяют заимствовать свои идеи и прак-



48

Oriental Studies, 2018, Vol. 38, Is. 4

тики. Последователи одной традиции могут 
посещать центры другой, слушать лекции 
других наставников и, конечно, читать кни-
ги самых разных авторов. В подтверждение 
своего тезиса Дж У. Коулман приводит при-
мер известных буддийских наставников на 
Западе, которые в конце концов сформи-
ровали свои собственные традиции и кон-
цепты: Сюнрю Судзуки и его «сознание на-
чинающего», Чогьям Трунгпа и «безумная 
мудрость», Джек Корнфилд с попытками 
соединить буддизм и психологию [Numrich 
2008: 190].

Два буддизма
Еще один вид классификации современ-

ных буддистов исходит из концепции «двух 
буддизмов», предложенной Чарльзом Пре-
бишем в 1979 г., и предполагает разделение 
на этнических буддистов (иммигрантов) и 
конвертитов («белых буддистов») [Prebish 
1979]. Эти две группы по-разному видят 
цели и задачи буддийской практики [Num-
rich 2003: 55].

С критикой данной концепции высту-
пает Мартин Бауман (Martin Baumann), по 
мнению которого нужно смотреть не столь-
ко на происхождение верующего, сколько 
на то, к какому направлению буддизма он 
принадлежит — традиционному или модер-
нистскому [Westward Dharma 2002: 52]. 

Основная проблема концепции «двух 
буддизмов» заключается в том, что она 
позволяет более-менее точно классифи-
цировать буддистов в первом поколении, 
а дальше начинаются сложности. Если мы 
причисляем иммигранта к представителям 
этнического буддизма, то как быть с его 
детьми и внуками? [Westward Dharma 2002: 
53]. Точно так же потомки буддиста-кон-
вертита будут, согласно этой классифика-
ции, конвертитами при отсутствии самого 
факта обращения [Westward Dharma 2002: 
54]. Вместо этого разделение на традици-
онный буддизм, основанный на вере и ри-
туалах, и модернистский — с акцентом на 
медитации, изучении текстов и рациона-
лизме, по мнению М. Баумана, решает эту 
проблему, в то же время адекватно описы-
вая и этнических буддистов, и конвертитов 
[Westward Dharma 2002: 58]. Другое дело, 
что эта традиционно-модернистская дихо-
томия также не всегда отражает все много-
образие буддийского опыта. Так, далеко не 
все конвертиты следуют модернистским 
версиям буддизма, а этнические буддисты 
порой отвергают или критикуют обряд-

ность и суеверия традиционного буддизма 
[Numrich 2008: 25].

Ч. Пребиш считает более продуктивным 
не разделять буддистов по этническому 
признаку и не выделять «два буддизма», а 
сосредоточиться на той функции, которую 
играет буддизм в их жизни [Storhoff, Wha-
len-Bridge 2010: 157]. Например, в сообще-
ствах азиатов-иммигрантов буддизм выпол-
няет интегрирующую функцию, давая им 
чувство принадлежности к своей группе, 
историческому и культурному наследию. 
А конвертитам предлагает альтернативную 
религиозную идентичность и иную картину 
мира [Storhoff, Whalen-Bridge 2010: 157]. 
Также он пишет, что важно понимать, как 
именно та или иная разновидность буддиз-
ма пришла из Азии в Америку. Он выделя-
ет три линии передачи буддизма из Азии. 
Во-первых, буддизм может быть «импор-
тирован», это означает, что новая культу-
ра или страна нуждаются в этой традиции 
[Storhoff, Whalen-Bridge 2010: 157]. Его 
также можно назвать «элитным», посколь-
ку люди сталкиваются с ним в ходе путеше-
ствия или обучения и, соответственно, име-
ют достаточно средств и времени на это, то 
есть принадлежат к элите [Storhoff, Whalen-
Bridge 2010: 157]. К «импортированному» 
буддизму исследователь относит, прежде 
всего, тибетский буддизм, дзэн и випассану. 
Во-вторых, есть «экспортный» буддизм, что 
отражает желание последователей в Азии 
познакомить со своей традицией жителей 
других стран и регионов. Поскольку это 
предполагает миссионерскую деятельность, 
его также можно назвать «евангелическим» 
буддизмом [Storhoff, Whalen-Bridge 2010: 
158]. Наиболее яркий пример — Сока Гак-
кай. И, наконец, этнический буддизм, кото-
рый попадает на Запад вместе с его носи-
телями-иммигрантами [Storhoff, Whalen-
Bridge 2010: 158].

Буддисты-миряне в азиатском 
контексте
Известный монголовед Йохан Эльвер-

ског попытался использовать концепцию 
«двух буддизмов» для анализа буддизма в 
современной Монголии, где к «этническим» 
буддистам он относит монголов, заинтере-
сованных только в ритуально-обрядовой 
стороне буддизма, а к «конвертитам» — по-
следователей дхарма-центров, основанных 
транснациональными организациями [El-
verskog 2006: 29–46]. По сути, Й.  Эльвер-



49

ЭТНОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY

ског выделяет традиционный и модернист-
ский буддизм, и категоризация М. Баумана 
подошла бы ему больше. Он пишет, что в 
Монголии между двумя этими группами 
нет барьеров — и та, и другая взаимодей-
ствуют в процессе создания «монгольского 
буддизма» [Elverskog 2006: 46].

Антрополог Абрамс-Кавуненко, изу
чавшая монгольских буддистов-мирян в 
Улан-Баторе, также отмечает зыбкость гра-
ниц и эклектичность буддизма в Монголии 
[Abrahms-Kavunenko 2012: 279–297]. Рели-
гиозные идеи и практики здесь заимству-
ются из многочисленных и разнообразных 
источников как внутри страны, так и извне 
[Abrahms-Kavunenko 2012: 282]. Выделить 
какие-то четкие категории монгольских 
буддистов представляется сложным, по-
скольку их знания и опыт формируются 
на основе разрозненных и зачастую непол-
ных данных о буддизме, а возникающие 
в результате этого пробелы заполняются 
какими-то альтернативными религиозными 
дискурсами. Этому способствует и стреми-
тельно меняющаяся городская среда, в ко-
торой постоянно возникают новые идеи и 
практики [Abrahms-Kavunenko 2012: 283]. 

С.  Г. Жамбалова, изучавшая народный 
буддизм (она проводит аналогию с «народ-
ным православием») в современной Буря-
тии, выделяет три группы последователей, 
беря в качестве критериев этничность, ре-
лигиозную самоидентификацию и практику 
[Жамбалова 2014: 116]. Для первых двух 
групп характерна «нечёткость … религи-
озных дефиниций», недостаточное знание 
основ буддизма [Жамбалова 2014: 116]. А 
вот третья группа — практикующие будди-
сты, в данном случае — пожилые женщины, 
участвующие в обряде сангарил (собрания 
с чтением молитв), заметно выделяются на 
фоне первых двух [Жамбалова 2011: 87–93]. 

Т. Б. Бадмацыренов, также основываясь 
на религиозных практиках современных 
бурят, выделяет два основных типа будди-
стов-мирян: прихожан, то есть «местные 
территориальные сообщества верующих», и 
членов общин, возникших вокруг известных 
буддийских наставников, таких как геше 
Джампа Тинлей, Еше Лодой ринпоче, Оле 
Нидал, Намкай Норбу и др. [Бадмацыренов 
2017: 140] Также он отмечает Интернет-со-
общества, в которых «формируются новые 
религиозные и квазирелигиозные представ-
ления» [Бадмацыренов 2017: 142]. Здесь, 

возможно, также подошла бы концепция 
«двух буддизмов», возможно, с какими-то 
уточнениями.

Заключение
Очевидно, что ни один из существую-

щих на данный момент подходов к катего-
ризации буддистов-мирян нельзя назвать 
исчерпывающим и лишенным недостатков. 
Это объясняется не столько несовершен-
ством концепций, сколько тем, что формы 
существования буддизма в современном 
мире отличаются крайним многообразием. 
Невозможно одинаково точно классифици-
ровать разные группы буддистов-мирян, ис-
пользуя какую-то одну концепцию. Вместе 
с тем стоить отметить, что современным ис-
следователям все же удается вырабатывать 
более тонкие инструменты для фиксации 
и описания новых, прежде не охваченных 
групп буддистов-мирян (например, сочув-
ствующие). 

В отечественной историографии изуче-
ние буддистов-мирян только начинает раз-
виваться как отдельное направление, поэто-
му в этой области теоретические наработки 
российских исследователей пока не так за-
метны. Необходимость в концептуальной 
разработке российского материала очевид-
на, интересно посмотреть, будут ли описан-
ные выше подходы работать при анализе 
российских буддистов, или же потребуется 
их коррекция, а может быть понадобятся и 
новые теории. 

Благодарности
Исследование выполнено при финансовой под-

держке РФФИ в рамках научно-исследова-
тельского проекта №17-21-03004 («Миря-
не и ламы: буддийские идеи и практики в 
трансформирующихся обществах России и 
Монголии»).

ЛИТЕРАТУРА / REFERENCES 
Бадмацыренов 2017 ― Бадмацыренов Т.  Б. 

Религиозные практики в структуре куль-
товой системы буддизма современной Бу-
рятии // Власть. 2017. №  1. C. 139–144. 
[Badmatsyrenov T. B. Religious practices in the 
Buddhist cult system in contemporary Buryatia. 
Vlast’. 2017. No. 1. Pp. 139–144. (In Rus.)]

Жамбалова 2014 ― Жамбалова С. Г. Народный 
буддизм и сангарил у бурят // Гуманитар-
ный вектор. 2014. №  2 (38). Культуроло-
гия. C.  116–125. [Zhambalova S.  G. Popular 
Buddhism and Sangaril Ritual of Buryats. 



50

Oriental Studies, 2018, Vol. 38, Is. 4

Gumanitarnyi vektor. 2014. No. 2 (38). 
Culturology. Pp. 116–125. (In Rus.)]

Жамбалова 2011 ― Жамбалова С. Г. О народ-
ном буддизме в современной Бурятии // Гу-
манитарный вектор. 2011. № 2 (26). C. 87–93. 
[Zhambalova S.  G. About popular Buddhism 
in present-day Buryatia. Gumanitarnyi vektor. 
2011. No. 2 (26). Pp. 87–93. (In Rus.)]

Научно-практические конференции ― Науч-
но-практические конференции [электрон-
ный ресурс] // URL: http://www.buddhism.ru/
mprojects/nauchno-prakticheskie-konferentsii/ 
(дата обращения: 12.05.2018). [Nauchno-
prakticheskie konferentsii [Research and practice 
conferences]. An Internet resource: see hyperlink 
above (accessed: 12 May 2018). (In Rus.)]

Островская 2016 ― Островская Е.  А. Буддий-
ские общины Санкт-Петербурга. СПб.: 
Алетейя, 2016. 198 с. [Ostrovskaya E. 
A. Buddiyskie obschiny Sankt-Peterburga 
[Buddhist communities of St. Petersburg]. St. 
Petersburg: Aleteya, 2016. 198 p. (In Rus.)]

Шатравский 2018 ― Шатравский С. И. К про-
блеме классификации общин буддистов-
конвертитов // Мониторинг общественного 
мнения: Экономические и социальные пере-
мены. 2018. № 2. С. 141–164. [Shatravsky S. I. 
On the classification of the Buddhist convert 
communities. Monitoring obschestvennogo 
mneniya: ehkonomicheskie i sotsialnye 
peremeny. 2018. No. 2. Pp. 141–164. (In Rus.)]

Abrahms-Kavunenko 2012 ― Abrahms-
Kavunenko, Saskia. Religious ‘Revival’ after 
Socialism? Eclecticism and Globalisation 
amongst Lay Buddhists in Ulaanbaatar. Inner 
Asia. No. 14 (2). 2012. Pp. 279–297. (In Eng.)

Elverskog 2006 ― Elverskog, Johan. Two 
Buddhisms in Contemporary Mongolia. 
Contemporary Buddhism. 2006. Vol. 7. No. 1. 
Pp. 29–46. (In Eng.)

Freiberger 2004 ― Freiberger, Oliver. The Buddhist 
Canon and The Canon Of Buddhist Studies. 
Journal of the International Association 
of Buddhist Studies. Vol. 27. No. 2. 2004. 
Pp. 261–283. (In Eng.) 

Hardacre 2004 ― Hardacre, Helen. Laity. 
Encyclopedia of Buddhism. Robert E. Buswell 
(ed.). 2004. 1000 p. (In Eng.)

Kaplan 2017 ― Kaplan, Uri. Assembling the Laity: 
Standardizing Lay Buddhist Affiliation via 
Education in Contemporary Korea. Journal of 
Korean Studies. Vol. 22. No. 1. Spring 2017. 
Pp. 143–176. (In Eng.) 

Numrich 2008 ― Numrich, P. North American 
Buddhists in Social Context. Leiden, BRILL, 
2008. 250 p. (In Eng.)

Numrich 2003 ― Numrich, Paul David. Two 
Buddhisms Further Considered. Contemporary 
Buddhism. 2003. Vol. 4. No. 1. Pp. 55–78. (In 
Eng.)

Prebish 1979 ― Prebish, Charles. American 
Buddhism. North Scituate, MA: Duxbury Press, 
1979. 250 p. (In Eng.)

Scherer 2014 ― Scherer, Burkhard. Conversion, 
Devotion, and (Trans-)Mission. Understanding 
Ole Nydahl. Buddhists: Understanding 
Buddhism Through the Lives of Practitioners. 
1st edition. Todd Lewis (ed.). Hoboken, NJ: 
John Wiley & Sons, 2014. 352 p. (In Eng.)

Scherer 2009 ― Scherer, Burkhard. Interpreting 
the Diamond Way: Contemporary Convert 
Buddhism in Transition. Journal of Global 
Buddhism. No. 10. 2009. Рр. 17–48. (In Eng.) 

Storhoff, Whalen-Bridge 2010 ― Storhoff, Gary; 
Whalen-Bridge, John. American Buddhism as 
a Way of Life. Albany: State University of New 
York Press, 2010. 229 p. (In Eng.)

Westward Dharma 2002 ― Westward Dharma. 
Buddhism Beyond Asia. Charles S. Prebish, 
Martin Baumann (eds.). Berkeley: University 
of California Press, 2002. 388 p. (In Eng.) 



51

ЭТНОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY

UDC 294.321

Lay Buddhists: 
Classification Problems and Research Approaches

Rustam T. Sabirov1

1 Ph.D. in History (Cand. of Historical Sc.), Associate Professor, Institute for Asian and African 
Studies, Lomonosov Moscow State University (11/1, Mokhovaya St., Moscow, 125009, Russian 
Federation). ORCID: 0000-0003-4660-098 E-mail: tabarzin@gmail.com

Abstract. In the 20th century, lay Buddhists began to play a far more important role in religious 
processes both in the West and in Asian countries. Attempts to categorize western Buddhists have 
shown that the standard division into monks and laity does not work anymore. Going beyond Asia 
and adapting to new socio-political, economic and cultural conditions, Buddhism has transformed 
and inevitably taken new forms. The approaches and criteria developed over many years of studying 
Buddhism in Asia do not describe the whole variety of forms of involvement of western followers. 
And in the countries of Asia, modernization, secularization and globalization resulted in significant 
transformations of Buddhist communities.

The article shows the main approaches to classify modern Buddhists and the theoretical problems 
faced by scholars. One of them is the fact that the religious affiliation of the researchers themselves can 
often influence their conclusions about the authenticity of certain Buddhist groups and the assessment 
of their activities. The most vivid example is the interpretation of activities by followers of Ole 
Nydahl. Reference to these groups as ‘neo-Buddhist’ provides no insight into their nature. Currently, 
the problem of lay Buddhists’ classification is best developed on the North American materials. 
Scholars criticize the normative approach according to which religious identity is something integral 
and fixed. On the contrary, the identity of modern western Buddhists results from a variety of factors. 
Formal criteria — refuge taking, visiting of temples, etc. — do not reveal the diversity of followers of 
Buddhism. Western researchers offer to pay attention to a large group of people who do not formally 
belong to Buddhism but show interest in it — the latter called ‘sympathizers’. They have been an 
important part of the history of Buddhism since about the late 19th century. Scholars recognize the 
valid and important the easiest criterion — Buddhist is the one who says ‘I am a Buddhist’.

The main trends in the transformation of Buddhist practice in the West are the lack of a clear 
borderline between lay people and ‘professional Buddhists’, lack of common authorities, decline of 
monasticism, egalitarianism, the increase in the role of women, active participation in public life, often 
emphases on the psychological rather than religious nature of Buddhist practice. Some researchers 
suggest it can well be identified as a new Buddhism — a qualitatively different phenomenon emerging 
in the aftermath of adapting Buddhism to postmodern society. Others wonder whether western 
Buddhism can actually be viewed as a religion.

Many scholars criticize the popular concept of the ‘two Buddhisms’ that distinguishes between 
ethnic Buddhists (immigrants) and converts (‘white Buddhists’). The use of this concept in the long 
term shall definitely give rise to further problems: How to classify the descendants of immigrants 
and converts? Alternatively, some scholars suggest traditionalist and modernist Buddhism(-s) be 
considered. However, this approach does takes no account of the fact not all converts follow modernist 
Buddhism, and not all immigrants are traditionalists. 

The problem of Buddhists’ classification is relevant not only in the western context. Examining a 
number of cases from Mongolia and Buryatia, the article illustrates similar tension can also be traced 
in those regions, and it is difficult enough to identify clear categories of believers.

Keywords: Buddhism, lay Buddhists, laity, Buddhism in the West, Buddhist studies


