
Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

158

УДК / UDC 811.584
DOI: 10.22162/2619-0990-2021-53-1-158-171

Споры о письменном языке в Ладакхе: 
консерваторы и реформаторы

Екатерина Львовна Комиссарук1

1	 Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики» (д. 21/4, стр. 1, 
ул. Старая Басманная, 105066 Москва, Российская Федерация)
старший преподаватель

  0000-0001-8848-7148. E-mail: ekomissaruk@hse.ru 

© КалмНЦ РАН, 2021
© Комиссарук Е. Л., 2021

Аннотация. Введение. Ладакхи — идиом, распространенный в основном на территории Ла-
дакха (региона, до 2019 г. входившего в состав индийского штата Джамму и Кашмир), а также 
в районах Китая и Пакистана, граничащих с нынешним Ладакхом. Цель статьи — описание 
становления ладакхи как письменного языка и споров, которые вызывает этот непростой про-
цесс как в самом Ладакхе, так и за его пределами. Материалы и методы. Материалом ис-
следования послужили различные официальные материалы местной администрации Ладакха, 
научные публикации и  грамматические описания идиома ладакхи, а также интервью с жите-
лями Ладакха. В 2010–2011 гг. были проведены полевые исследования в Ладакхе, основными 
методами которых были включенное наблюдение, анализ документальных источников и ин-
тервьюирование.  Результаты. Большинство ладакхцев считают тибетский и ладакхи одним 
языком и часто объединяют их лингвонимом «бхоти». С момента образования независимого 
княжества Ладакх в X в. доминирующим письменным языком здесь был классический тибет-
ский, но для устных коммуникаций использовались и другие идиомы. Долгое время ладакхи 
существовал в качестве «низкого» языка в условиях диглоссии. Подавляющее большинство 
чиновников, работников сферы образования и буддийских лам Ладакха до сих пор полагают, 
что ладакхи — это не отдельный язык, а лишь устная форма классического тибетского, како-
вой ему и надлежит оставаться. А любые попытки письменной кодификации языка они вос-
принимают как посягательство на святыню, так как, по их мнению, тибетский язык был создан 
Тхонми Самбхотой для записи священных буддийских текстов и должен оставаться неизмен-
ным. Тем не менее за прошедшие сорок с лишним лет произошли значительные изменения. 
На ладакхи было создано несколько десятков книг, как оригинальных, так и переводных. Была 
предпринята попытка издавать на разговорном ладакхи журнал, а также был опубликован пе-
ревод второй суры Корана «Аль-Бакара». Вопрос о том, следует или не следует превращать 

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 14, Is. 1, pp. 158–171, 2021
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

https://orcid.org/0000-0001-8848-7148


ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

159

ладакхи в полноценный письменный (литературный) язык, горячо обсуждается в сегодняшнем 
Ладакхе и за его пределами.
Ключевые слова: социолингвистика, Ладакх, ладакхи, бхоти,Тхонми Самбхота, буддизм, 
языковая идентичность, кодификация языка, языковая политика Индии
Для цитирования: Комиссарук Е. Л. Споры о письменном языке в Ладакхе: консерваторы и 
реформаторы // Oriental Studies. 2021. Т. 14. № 1. С. 158–171. DOI: 10.22162/2619-0990-2021-
53-1-158-171

The Written Language Debate in Ladakh: 
Conservative and Reformist Opinions

Ekaterina L. Komissaruk1

1	National Research University Higher School of Economics (Bldg. 1, 21/4, Staraya Basmannaya St., 
Moscow 105066 Russian Federation)
Senior Lecturer

  0000-0001-8848-7148. E-mail: ekomissaruk@hse.ru

© KalmSC RAS, 2021
© Komissaruk E. L., 2021

Abstract. Ladakhi is an idiom used mainly within Ladakh (a region that until 2019 was part of the 
Indian state of Jammu and Kashmir), as well as in the bordering areas of China and Pakistan. Goals. 
The paper discusses the development of Ladakhi as a written language and the controversy it leads to 
both in Ladakh and outside. Methods and Materials. The study analyzes various official documents 
issued by local administrative bodies of Ladakh, academic works and grammatical descriptions of 
the Ladakhi idiom, as well as interviews with residents of the region. The main methods of the field 
research conducted in Ladakh in 2010—2011 include participant observation, analysis of documentary 
sources, and interviewing. Results. Most Ladakhis consider Tibetan and Ladakhi to be the same 
language, often using the linguonym ‘Bhoti’ to refer to both the languages. Since the independent 
princedom of Ladakh was established in the 10th century AD, Classical Tibetan has been the dominant 
written language there, while other idioms have also been used in oral communication. For a long 
time, Ladakhi has existed in diglossia, its role being that of a ‘low’ language. Most government 
officials, education workers and Buddhist clerics in Ladakh still believe that Ladakhi is and should 
remain a spoken version of Classical Tibetan rather than an entirely separate language. They see any 
attempts to codify the Ladakhi language as sacrilege because in their opinion the Tibetan language 
was created by Thonmi Sambhota to put down sacred Buddhist texts, and so it should remain 
unchanged. However, the last four decades have seen some considerable changes. A few dozen books 
written in Ladakhi or translated into the language have been published. A number of issues of a 
magazine in spoken Ladakhi released, and Al-Baqarah, the second surah of Quran, was also published 
in Ladakhi. Whether Ladakhi should become a fully fledged written (literary) language is the subject 
of hot debates in contemporary Ladakh attracting increasing attention both in and outside the region.
Keywords: sociolinguistics, Ladakh, Ladakhi, Bhoti, Thonmi Sambhota, Buddhism, language 
identity, language codification, India’s language policies
For citation: Komissaruk E. L. The Written Language Debate in Ladakh: Conservative and Reformist 
Opinions. Oriental Studies. 2021. Vol. 14(1): 158–171. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2021-
53-1-158-171

https://orcid.org/0000-0001-8848-7148


Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

160

Введение
Ладакхи — идиом, распространенный 

в основном на территории Ладакха1 (реги-
она, до 2019 г. входившего в состав индий-
ского штата Джамму и Кашмир), а также в 
районах Китая и Пакистана, граничащих с 
нынешним Ладакхом. Хотя на протяжении 
веков устные формы ладакхи существуют 
здесь в качестве «низкой» формы класси-
ческого тибетского языка, с точки зрения 
лингвистики, учитывая его грамматиче-
ские, фонетические и лексические отличия 
от старшего партнера по диглоссии, ладак-
хи можно признать отдельным языком2. 
Большинство ладакхцев до сих пор считают 
ладакхи и классический тибетский одним 
языком. А на вопрос, почему Далай-лама 
пользуется услугами переводчика, когда 
приезжает в Ладакх, местные буддисты от-
вечают, что произношение у всех разное, 
но, если записать сказанное, все становит-
ся понятно. Другое дело, что обычно, если 
они действительно захотят написать то, что 
сказали, то получится уже совсем не ладак-
хи, а упрощенный классический тибетский, 
где слова, использующиеся исключительно 
в ладакхи, будут заменяться тибетскими эк-
вивалентами, а грамматика подгоняться под 
классические нормы.

Ладакхи сосуществует сегодня не толь-
ко с классическим тибетским, но и с не-
сколькими другими языками: английским, 
хинди, урду (более мощными и в разной 
степени доминирующими), а также, напри-
мер, с близкородственным языком балти и 
по крайней мере еще с двумя языками штата 
Джамму и Кашмир: кашмири и догри. Пе-
речисленные языки отнюдь не равноправ-
ны. Напротив, можно сказать, что ладакхи 
существует в рамках некой многомерной 
иерархии языков: классический тибетский 
занимает в этой иерархической структуре 
свою вершину, но одновременно — в ином 
измерении — не менее важную позицию 

1 В 2019 г. Ладакх получил статус союзной 
территории.

2 Подробнее о языке ладакхи, а также о его 
диалектах см.: [Koshal 1979; Koshal 1990; Zeisler 
2005; Zeisler 2009; Zeisler 2011]; об истории изу-
чения ладакхи см. [Комиссарук 2014].

занимает и английский язык: и как, по сути 
дела, главный административный и интел-
лектуальный язык сегодняшней Индии, и 
как язык «мировой». Свое господствующее 
положение, в чем-то уступающее позиции 
английского языка, но в чем-то и соперни-
чающее с ней, занимает язык хинди, один 
из общеиндийских официальных языков. 
Следующим по значимости можно назвать 
язык урду, официальный язык штата Джам-
му и Кашмир, имеющий давние традиции 
в регионе. На разговорном уровне эти два 
литературных и официальных языка почти 
сливаются в едином «хиндустани», кото-
рый служит средством общения на бытовом 
уровне и в пределах штата Джамму и Каш-
мир, и — во всё возрастающей степени — в 
пределах всей Индии.

Языковая самоидентификация ла-
дакхцев

В марте 2005 г. Культурный форум 
Ладакха3 постановил, что разговорный и 
письменный язык Ладакха должен назы-
ваться «ладакхи» [Ladags Melong Summer 
2005:  8].  Несмотря на это сами ладакхцы 
довольно редко называют свой язык ла-
дакхи, ladaksi skat или ladaksi spera («язык 
Ладакха»), а различают два термина: чос-
скат, «язык дхармы», то есть классический 
тибетский, и пхал-скат, «разговорный язы-
к»4. Среди местных жителей распростра-
нено мнение, что пхал-скат — это всего 
лишь вариант классического тибетского 
с «испорченной» (или вовсе отсутствую-
щей) грамматикой и неправильным произ-
ношением [Комиссарук 2014: 179]. Когда в 
1949 г. Чхеванг Ригзин, президент Ассоци-
ации буддистов Ладакха (Ladakh Buddhist 

3 Культурный форум Ладакха — организа-
ция, созданная под эгидой Академии искусств, 
культуры и языков Джамму и Кашмира в 1968 г.

4 Слово классического письменного ти-
бетского སྐད་ (‘язык’) согласно общепринятой 
транслитерации по системе Уайли [Wylie 1959] 
транслитерируется как skad (в лхасском произ-
ношении — «кэ»). Однако на ладакхи (по край-
ней мере в Лехе) это слово произносят как [skat], 
потому что в ладакхи в конечной позиции из 
смычных возможны только глухие [Koshal 1979: 
19].



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

161

Association)5, говорил, что буддисты Ладак-
ха — «это отдельная нация по всем параме-
трам, определяющим национальность: расе, 
языку, культуре» [Madhok 1987: 68–71], 
вопрос о самостоятельности языка ладак-
хи, а также о соотношении с классическим 
тибетским языком и его современными ди-
алектами был еще не актуален. Важно было 
подчеркнуть, что язык Ладакха, как бы он 
ни назывался, коренным образом отличает-
ся от урду, а это — существенный аргумент 
в пользу выхода из состава штата Джамму и 
Кашмир. Когда в 1995 г. Ладакху был при-
дан статус автономной административной 
единицы внутри штата Джамму и Кашмир и 
в Лехе был создан Совет автономного разви-
тия горного округа Ладакх, его руководите-
ли снова вернулись к языковым проблемам. 
И созрела идея включить местный язык в 
«Восьмое приложение» («Eighth Schedule») 
индийской Конституции6, а вместе с этой 
идей встал вопрос о том, что это за язык и 
как он должен называться. В 2019 г. с об-
ретением статуса союзной территории этот 
вопрос только обострился и пока не нашел 
конкретного решения.

 В последние несколько десятилетий все 
чаще используется слово «бхоти»7, которое 
постепенно входит во все языки, распро-

5 Ассоциация основана в 1933 г.
6 «Eighth schedule», озаглавленный просто 

«Languages», формально относится к статьям 
344 (1) и 351 основного текста Конституции 
(это часть XVII «Official Language»). «Eighth 
schedule» на русский можно перевести как 
«Восьмое приложение». В переписях населения 
Индии и в других официальных текстах упо-
требляются выражения «scheduled languages» и 
«non-scheduled languages», то есть языки, вклю-
ченные в «Eighth schedule» и не включенные в 
«Eighth schedule». Общепринятого русского пе-
ревода этих выражений пока не существует.

7 Зонтичный термин «язык бхоти» включает 
в себя и классический тибетский язык, и другие 
языки тибетского происхождения, распростра-
ненные в пригималайских штатах Индии. В 
2008 г. по инициативе Национальной комиссии 
по делам меньшинств в Центральном институте 
индийских языков (ЦИИЯ) была создана специ-
альная исследовательская группа для изучения 
ситуации с языком «бхоти» в связи с выдвигае-
мыми требованиями включить этот язык в спи-
сок важнейших языков страны, имеющийся в 
Конституции Индии.

страненные в Ладакхе: тибетский, хинди, 
урду и английский. Пока наряду с лингво-
нимом «бхоти» существуют и такие вариан-
ты, как Bhotia, Bhutia, Bhotiya (с церебраль-
ным или нецеребральным t), Boti, Bodhi, 
Bodyik8, Bodik и Budik9, а также Bodhic. 
Но постепенно слово «бхоти» вытесняет 
все другие названия. Все чаще в официаль-
ных документах и петициях к индийскому 
правительству используется именно этот 
лингвоним, так как он имеет индийское 
происхождение10 (соответственно, годится 
в качестве названия одного из индийских 
языков) и, по мнению его приверженцев, не 
сужает границы языка до разговорного диа-
лекта одного региона, как «ладакхи».

Лидеры движения за включение бхоти 
в «Восьмое приложение» призывают жи-
телей Ладакха, Аруначал-Прадеша, Сикки-
ма и Химачал-Прадеша, признав «бхоти» 
своим родным языком, вступить в борьбу 
за его официальный статус. В марте 2020 г. 
Арджун Рам Мегхвал, министр по делам 
парламента Индии, отвечая на поступившее 
от представителя Индийской народной пар-
тии требование о включении раджастхани, 
бходжпури и бхоти в «Восьмое приложе-
ние», сказал, что вопрос рассматривается в 
положительном ключе11. Тем не менее, что 
касается терминологии, перепись населе-
ния Индии 2011 г. показала, что с течени-
ем времени путаница только усугубляется. 
Хотя во многих официальных документах 
и отчетах используется лингвоним «бхоти», 

8 Слово Bodyik образовано от слова «bod» 
— «Тибет» + «yik» — «буква», «письменность» 
[Комиссарук 2015: 139].

9 Ср.: Bodik, Budik 1. Tibetan and Ladakhi 
writing, the Tibetan alphabet. 2. Classical Tibetan, 
as the language most often seen in the Bodik 
alphabet [Norman 2010].

10 На санскрите «bhoṭa» значит «Тибет», а 
прибавление суффикса «-ī» — типичный в язы-
ке хинди способ образования прилагательного 
от названия какой-либо местности или страны, 
например: bangālī, hindī, nepālī, rūsī и т. д.), по
этому, по мнению тех, кто его использует, «бхо-
ти» лучше всего подходит в качестве названия 
одного из официальных индийских языков [Ко-
миссарук 2015: 138].

11 См.: https://www.aninews.in/news/national/
general-news/positive-steps-being-taken-to-
include-rajasthani-bhojpuri-bhoti-in-eighth-
schedule-meghwal20200318215811/ 



Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

162

в данных переписи этот термин не фигу-
рирует вообще — здесь есть язык «ладак-
хи» (14 952 говорящих) и язык «BHOTIA» 
(229  954 говорящих), который включает в 
себя непосредственно Bhotia (120 583), Bauti 
(100 000) и «другие» (9 371). Согласно пере-
писи населения Индии 2001 г., 104 618 че-
ловек указали ладакхи в качестве родного 
языка. По оценке немецкой исследователь-
ницы Беттины Цайслер, к 2006 г. на ладак-
хи говорили около 180 000 человек [Zeisler 
2006: 176]. То есть, если следовать офици-
альным данным (переписей 2001 и 2011 гг.), 
за 10 лет число носителей ладакхи сократи-
лось почти в 7 раз. Так как в документах 
переписи нет никаких комментариев по по-
воду языка «BHOTIA», мы можем только 
предполагать, что по каким-то причинам он 
выступил аналогом «бхоти»12 и был указан 
в качестве родного языка теми ладакхца-
ми, которые со времен прошлой переписи 
переквалифицировались в бхоти-язычных 
ради конституционного признания своего 
языка и обретения привилегий, последую-
щих за этим. 

Споры о письменном языке
Вместе с движением за признание бхоти 

в Ладакхе в последние сорок лет разворачи-
вается и другой процесс — ладакхи пытает-
ся освободиться от влияния классического 
тибетского языка и стать полноправным 
письменным языком. Так как долгое вре-
мя ладакхи оставался «низким» языком в 
условиях диглоссии, сторонникам его ко-
дификации и реформирования приходится 
сталкиваться с ожесточенным сопротивле-
нием местных консерваторов, доходящим 
до угроз физической расправы. Именно на 
этом противостоянии реформаторов и кон-
серваторов и становлении письменного 
языка ладакхи подробно остановимся в дан-
ной статье. 

С момента образования независимого 
княжества Ладакх в X в. доминирующим 
письменным языком здесь был классиче-
ский тибетский, но для устных коммуника-
ций использовались другие идиомы. Един-
ственное легальное бытование устных форм 

12 На это также указывает, что в переписи 
населения 2001 г. в «BHOTIA» (81 012 носите-
лей) наряду с Bhotia (68 800), вместо загадочого 
Bauti, входил Zanskari (11 443), который являет-
ся диалектом ладакхи, и «другие» (769).

языка в письменном виде — это Гэсэриада13, 
собрания народных песен и прочих форм 
фольклора14, а также театральные пьесы15. 
Считая эпос и прочий фольклор «народным 
достоянием» Ладакха, никто из защитников 
классического языка не оспаривает «пра-
вильность» их явно разговорного языка.

Другая сфера употребления разговор-
ных форм ладакхи — это документация 
панчаятов, в которых работают чиновни-
ки-буддисты. Вся документация, находя-
щаяся в их юрисдикции, будь то описание 
приданого, земельные или наследственные 
дела, ведется действительно на ладакхи — 
еще и с диалектными вариациями. Связано 
это исключительно с недостатком образо-
вания деревенских чиновников, а не с их 
принципиальной позицией по языковому 
вопросу, поэтому блюстители чистоты 
классического языка не придают особого 
значения проблемам документооборота в 
панчаятах. К тому же чиновники более вы-
сокого уровня (в полиции, в районной адми-
нистрации, в суде и т. д.) используют урду и 
английский языки.

Как уже говорилось, споры и разногла-
сия вызывают только письменные формы 
языка. Устное существование языка в лю-

13 Ладакхцы очень любят слушать и читать 
Гэсэриаду. Во время полевых экспедиций не раз 
случалось слышать разные варианты такого вы-
сказывания: «Язык Гесериады очень простой и 
всем понятный». Вероятно, язык Гэсэриады — 
это некое наддиалектное поэтическое койне 
наподобие тех, о которых писала, например, 
А.  В.  Десницкая [Десницкая 1970]. Насколько 
известно, детальных исследований языка ла-
дакхской Гэсэриады еще не проводилось.

14 Ср. у С. Кошал: «Язык устной литературы 
Ладакха обладает собственными отличительны-
ми характеристиками. Несмотря на региональ-
ные различия в разговорной речи, язык фоль-
клорных песен во всех регионах одинаков… 
В этом сообществе (среди ладакхцев. — Е. К.) 
в последнее время заметно увеличилось число 
создаваемых новых фольклорных песен. Язык 
этих недавно созданных песен — стандартный 
разговорный вариант (т. е. лехский вариант)» 
[Koshal 1979: 9].

15 Ср. у С. Кошал: «…пьесы, создающиеся 
в настоящее время, пишут на классической 
(письменной) разновидности, а при постановке 
на сцене их язык переделывается в стандартную 
разговорную форму» [Koshal 1979: 2].



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

163

бом виде воспринимается спокойно и не 
вызывает никаких нареканий.

Первыми, кто обратил внимание на су-
щественные отличия ладакхи от классиче-
ского тибетского, были моравские братья, 
миссионеры, прибывшие в Ладакх в середи-
не XIX в. Сделав перевод Библии на клас-
сический тибетский язык, они поняли, что 
необразованные ладакхцы не могут понять 
этот перевод. Тогда моравские братья взя-
лись за изучение местного языка и начали 
переводить Евангелие на ладакхи. Мисси-
онерам так и не удалось обратить сколь-
ко-нибудь значительное число местных жи-
телей в христианство (количество христиан 
в Ладакхе никогда не превышало 150 чело-
век) [Bray 1994: 78], поэтому занятия морав-
ских братьев языком ладакхи и предложен-
ные ими реформы языка не нашли отклика 
среди большинства местного населения и 
не слишком тревожат консервативных лам, 
так как аудитория, читающая эти переводы, 
крайне малочисленна даже в масштабах Ла-
дакха16. 

Консерваторы
Наиболее влиятельная политическая 

сила в Ладакхе на данный момент — это 
Ассоциация буддистов Ладакха, в которую 
входят самые уважаемые и образованные 
ламы. Именно они в большинстве своем 
поддерживают идею продвижения и офи-
циального признания бхоти, так как наде-
ются, что это поможет сохранить местную 
культуру и религию. Утверждение, что бхо-
ти — это литературный и разговорный язык 
в гималайских регионах от Ладакха до Та-
ванга, — своего рода уловка (упайя / upāya) 
для того, чтобы предоставить индийскому 
правительству необходимую статистику и 
включить свой язык в «Восьмое приложе-
ние» индийской конституции.

Еще один оплот движения «бхоти» — 
это Центральный институт буддистских 
исследований (далее — ЦИБИ), единствен-
ный вуз в Ладакхе.  Научные статьи этих 
ученых печатаются в журнале «Ladakh-
prabhā» («Блеск Ладакха»), который изда-
ется ЦИБИ с 1982 г. Журнал издается на 
трех языках: классическом тибетском, ан-
глийском и хинди. Некоторые суждения 

16 Подробнее о моравских братьях в Ладакхе 
см. [Комиссарук 2012].

авторов статей о языке могут показаться с 
точки зрения современной лингвистики не 
слишком обоснованными и даже наивны-
ми. Однако важно понять, как сами носи-
тели ладакхи воспринимают свой язык и 
какие проблемы, с ним связанные, им при-
ходится решать.

Здесь сразу следует отметить, что язык 
«бхоти/ладакхи» (как бы он ни назывался) 
считается языком буддизма как самими буд-
дистами, так и мусульманами, живущими в 
Ладакхе. Это связано с тем, что первосте-
пенным фактором самоидентификации для 
ладакхцев является религиозная принад-
лежность. Несмотря на то, что и буддисты, 
и мусульмане Ладакха говорят на одном 
языке, мусульмане считают «своими» язы-
ками арабский и урду, а вовсе не ладакхи, 
на котором они говорят. Арабский, который 
ладакхские мусульмане часто не понима-
ют, считается родным, потому что на нем 
написан Коран, а урду — потому что это 
литературный язык их кашмирских едино-
верцев и он тоже ассоциируется с исламом. 
Интересно, что в сознании ладакхцев язык 
неотделим от письменности, а часто эти два 
понятия сращиваются в одно. Сакральность 
текста проецируется на письменность, с по-
мощью которой он записан, а затем и язык в 
целом начинает ассоциироваться с опреде-
ленной религией. 

В статье «Язык ладакхи: проблема и ре-
шение» ладакхский автор по имени Пунцок 
Церинг пишет, что мусульмане Ладакха 
воспротивились тому, чтобы мусульман-
ским школьникам преподавали бхоти, так 
как это буддистский язык [Tsering 1985: 86]. 
Сатьядев Каушик, преподаватель санскри-
та в ЦИБИ, пишет, что Тхонми Самбхоту 
почитают как родоначальника тибетского 
языка и литературы, потому что до него в 
Тибете не было ни языка, ни письменности 
[Kaushik 1985: 90]. А дальше он утвержда-
ет, что основа тибетского языка — это 
санскрит, так как тибетская письменность 
была создана по примеру санскритской, и 
в доказательство приводит список «одина-
ковых» слов, которые в основном являют-
ся заимствованиями из санскрита [Kaushik 
1985: 95]. Наванг Церинг Шакспо считает, 
что «раньше языком Балтистана и Ладакха 
был тибетский, и люди на нем разговарива-
ли. Теперь для лучшего понимания разго-



Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

164

ворный и письменный тибетский шрифт17 
[у ладакхцев] называется „ладакхи“, а у му-
сульман-шиитов – „балти“. Частично этот 
язык [балти] сейчас записывается персид-
ским шрифтом» [Shakspo 2005: 511]. 

Во всех трудах, посвященных языку, ла-
дакхские авторы-буддисты пишут о том, что 
«ладакхи/бхоти» — священный язык, кото-
рый образует фундамент местной культуры 
(очевидно, имея в виду классический тибет-
ский язык). Совершенно ясно, что речь идет 
о буддистской культуре, и ни одна статья не 
обходится без хотя бы краткого изложения 
легенды о Тхонми Самбхоте, который, со-
гласно представлениям буддистов, изобрел 
тибетскую письменность, чтобы записать 
священные буддистские тексты и распро-
странить буддизм в Тибете. Историчность 
Самбхоты крайне сомнительна18, и к тому 
же первые тексты, записанные на тибетском 
языке, были вовсе не религиозными. Но в 
данном случае не столь существенны дово-
ды историков и лингвистов, сколько взгляд 
на происходящее самих буддистов, точку 
отсчета для которых задает вера, и поэто-
му все события рассматриваются сквозь 
призму буддизма. Неважно, был ли Тхонми 
Самбхота реальным персонажем или нет, 
важно, что буддисты непоколебимо верят в 
его существование и причастность к созда-
нию тибетского письма, которое считается 
священным, потому что с его помощью за-
писывались буддистские тексты. Поэтому, 
если ладакхский буддист-ученый пишет 
научную статью о проблемах языка, он (за 
редким исключением) не может усомниться 
в реальности существования великого грам-
матиста или абстрагироваться от священно-
сти тибетского «шрифта».

Несмотря на то, что Тибет сохраняет 
свой религиозный авторитет в глазах ла-
дакхских буддистов, они всегда чувствовали 
свою обособленность и самостоятельность, 
и теперь, когда Тибет подчинен Китаю, а 
Далай-лама находится в изгнании, они не 
хотят, чтобы их язык назывался тибетским 

17 В переводе намеренно оставлено слово 
«шрифт», так как автор использует выражение 
«spoken and written Tibetan script».

18 О неисторичности Тхонми Самбхоты 
писал, например, Р. А. Миллер [Miller 1963; 
Miller 1983], и подробнейшее исследование 
этого вопроса проделано Беттиной Цайслер в 
статье [Zeisler 2005].

и тем самым подчеркивал их связь с Тибе-
том, так как осознают свое более свобод-
ное положение. Можно даже сказать, что, 
будучи независимым княжеством с Х в., 
Ладакх часто конкурировал с Тибетом как 
в политическом, так и культурном смысле. 
Эта конкуренция отчасти отражается и в 
языковых вопросах. Так, местный ученый 
Шри Джамьянг Гьялцан пишет, что, по его 
мнению, словесность возникла в Ладакхе 
именно в VII в., потому что, если посмо-
треть на грамматику, созданную Тхонми 
Самбхотой, то становится ясно, что он соз-
давал ее с расчетом на ладакхи. Правильное 
произношение тех приписных и подписных 
букв, которые были введены в грамматике, 
по сей день сохраняется в языке ладакхцев, 
в то время как в языке тибетцев они либо 
не произносятся, либо произносятся не так 
чисто, как в старину [Gyaltsan 1985: 57]. 
Ладакхцы действительно крайне гордятся 
тем, что они сохранили в устной речи уже 
не произносимые в современном лхасском 
тибетском звуки и более бережно хранят 
традицию, заложенную Тхонми Самбхотой.

В своем стремлении сохранить тибет-
скую буддистскую культуру в ее «первоз-
данном» виде ладакхские ламы также стара-
ются всячески оградить язык от изменений 
и искажений классических норм, созданных 
Тхонми Самбхотой. Почти для любого об-
разованного ламы попытка писать на разго-
ворном языке — неприемлемое кощунство. 
Вот что пишет по этому поводу Наванг 
Церинг Шакспо: «Сторонники упрощения 
языка ловят подходящий момент. Это но-
вое упрощение имеет мало общего с насто-
ящими литературными языками, тибетским 
и ладакхи» [Shakspo 2005: 513]. По сути, и 
под тибетским, и под ладакхи здесь пони-
мается классический тибетский язык. А раз-
ные названия лишь уточняют ареал распро-
странения языка. Продолжая свою мысль, 
Шакспо приходит к заключению, что эту 
кампанию по «упрощению» языка нужно 
приостановить как можно скорее, так как 
она лишает язык возможности развиваться 
и уничтожает его шансы внести свой вклад 
в мировую литературу [Shakspo 2005: 513]. 

Реформаторы
Как уже было сказано, большинство 

буддистских лам в Ладакхе — ярые против-
ники использования разговорного ладакхи 



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

165

в качестве литературного языка. Однако 
и среди них есть «оппозиционеры», кото-
рые не разделяют точку зрения большин-
ства своих ученых единоверцев. Один из 
них — лама Бакула Рангдол Нима Ринпоче, 
который стал первым ладакхцем, описав-
шим грамматику своего родного языка. Его 
книга «Грамматика языка ладакхи» вышла 
в мае 2005 г. Ринпоче уверен, что его грам-
матика послужит «мостом между разговор-
ным ладакхи и классическим тибетским 
языком» [Ladags Melong Summer 2005: 17]. 
Во вступлении к своей грамматике он пи-
шет, что молодежь недостаточно хорошо 
владеет родным языком, некоторые даже 
не умеют писать и читать. Переводчик на-
деется, что его труд поможет пробудить у 
молодого поколения интерес к тибетской 
письменности, который потом перерастет в 
интерес к классическому языку, благодаря 
которому они смогут получить больше зна-
ний о религиозных текстах [Ladags Melong 
Summer 2005: 17]. 

Несмотря на полученное им класси-
ческое религиозное образование, Нима 
Рангдол Ринпоче уверен, что современным 
ученым не стоит ориентироваться на язы-
ковые нормы, созданные в VII в., а нужно 
делать все возможное, чтобы позволить 
развиваться родному живому языку. В ин-
тервью журналу «Ladags Melong» он гово-
рит, что письменный язык и буквы были 
созданы в помощь разговорному языку и 
для того, чтобы описать его. «Нынешний 
классический язык наверняка был разговор-
ным во времена Тхонми. Если бы он жил в 
наши дни, скорее всего, он бы предпочел 
писать на том языке, на котором мы сейчас 
говорим» [Ladags Melong Summer 2005: 17]. 
Однако после выхода грамматики в свет 
консервативные ламы попросили Ниму 
Рангдол Ринпоче изъять книгу из продажи, 
а более активные борцы «за чистоту языка» 
обошли все книжные магазины с требовани-
ем прекратить ее распространение [Zeisler 
2006: 190].

Вопреки недовольству большинства 
лам, после описания грамматики ладакхи 
Нима Ринпоче взялся за перевод на ладкхи 
одного из самых популярных буддистских 
текстов — «Дхаммапады»; перевод был 
опубликован в 2010 г. [Dhammapada 2010]. 
Этот перевод — еще одно доказательство 
того, что современные ладакхцы не пони-

мают классический тибетский язык, если 
не учили его специально. В предисловии к 
книге говорится, что перевод «Дхаммапа-
ды» на ладакхи, — попытка сделать класси-
ческий текст понятным для простых людей, 
так как крайне необходимо, чтобы знания, 
доступные на классическом бхоти, стали 
доступны всему населению [Dhammapada 
2010, вступление]. 

Интересно, что в предисловии к перево-
ду «Дхаммапады» Нима Ринпоче вместе со 
словом «ладакхи» также использует термин 
«бхоти» и для классического тибетского, и 
для ладакхи, в то время как при составлении 
грамматического справочника он использо-
вал исключительно слово «ладакхи». Свя-
зано это с тем, что перевод «Дхаммапады» 
осуществлялся при содействии ЦИИЯ, ко-
торый держит курс на официальное призна-
ние «бхоти» (и на обозначение этим лингво-
нимом чос-ската и пхал-ската), и постепен-
но этот термин перенимают все деятели, 
которые так или иначе сотрудничают с этим 
институтом. 

Другой, пожалуй, самый активный и 
бескомпромиссный защитник ладакхи и 
борец за его права — лама Кхенпо Кончок 
Пхандей. Будучи одним из лучших знато-
ков классического тибетского языка, он 
всячески старается доказать своим сорат-
никам-ламам, что нынешний ладакхи — во-
все не испорченная версия классического 
тибетского, а самостоятельный язык, кото-
рый нельзя загонять в рамки грамматики, 
существовавшей в VII в. «Это все равно что 
мужчина в женской одежде», — любит по-
вторять Кончок Пхандей19. 

В своей статье под названием «Жи-
вой язык создает грамматику, а не грам-
матика  — язык» он подробно разбирает 
аргументы консервативной «партии» буд-
дистов и на каждый аргумент приводит 
свои контрдоводы: «Некоторые ошибочно 
ассоциируют грамматику с религией и по-
читают ее как священный объект. Грамма-
тика — это всего лишь сосуд какого-либо 
знания. В этой статье я намерен прояснить 
неправильное представление, [касающееся 
языка]» [Phandey 2010: 51]. Кончок Пхан-
дей пытается убедить консервативных лам 
в том, что если ученик начнет свое образо-

19 Из личной беседы автора с Кончоком 
Пхандеем в 2011 г.



Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

166

вание с родного языка, это только облегчит 
ему дальнейшее изучение философских и 
религиозных текстов и послужит хорошей 
базой для изучения классического тибет-
ского. А приехавших из Тибета беженцев 
он призывает не насаждать тибетский в Ла-
дакхе и дать шанс на обладание собствен-
ным языком людям, все еще живущим в 
родной стране (т. е. Ладакхе). Кончок Пхан-
дей объясняет, что языки подобны ветвям 
дерева, которые растут из одного корня, но 
не становятся от этого совершенно одина-
ковыми, поэтому не надо искать один об-
щий язык для регионов, в которых говорят 
на разных языках тибетской «семьи». В 
противовес некоторым ученым, которые 
считают, что ладакхи — это один из вари-
антов разговорного тибетского, он резонно 
замечает, что большинство ладакхцев не 
понимают тибетский, и упрекает этих уче-
ных в том, что они не различают понятия 
«язык» и «письменность» — не все, что 
записывается тибетской письменностью, 
должно быть тибетским языком. (Как мы 
уже успели убедиться, многие ладакхцы, 
действительно, часто не осознают разницы 
между письменностью и языком). 

«Будда повернул колесо дхармы на раз-
ных уровнях — хинаяны, махаяны и тантра-
яны — с тем, чтобы помочь разумным суще-
ствам, наделенным разными способностя-
ми. Говорят, в древние времена бодхисат-
твы создавали в океане острова для устав-
ших торговцев, чтобы они могли отдохнуть 
перед тем, как снова продолжить свой путь. 
Великий Нагарджуна учил: „Человек мо-
жет достичь неба благодаря правильному 
поведению, а потом, шаг за шагом, и осво-
бождения“. Точно так же сложные поэмы, 
философские тексты и священные книги 
недалеки от языка ладакхи, но мы должны 

двигаться к ним шаг за шагом… Если сам 
Будда проповедовал свое учение на разных 
языках, чтобы оно было понятно разным 
слушателям, и говорил, что проповедовать 
нужно на всех языках, то не должно быть 
никакой проблемы в том, чтобы писать га-
зеты, журналы, детские книги и т. д. на ла-
дакхи» [Phandey 2010: 52]. 

Кончок Пхандей пишет, что нет языков 
главных и второстепенных, и ладакхи  — 
это не ущербная тень тибетского языка, а 
самостоятельный язык, которым должны 
гордиться ладакхцы. Он упрекает нынеш-
них лам в недостаточном знании класси-
ческого тибетского языка и в том, что они 
часто делают ошибки, когда пишут на ти-
бетском. Кхенпо Кончок Пхандей вполне 
имеет право на подобные упреки, так как 
он сам пользуется значительным авторите-
том как большой знаток грамматики Тхон-
ми Самбхоты и классических тибетских 
текстов. Его перу принадлежит книга, по-
священная грамматике Самбхоты, которая 
написана на классическом тибетском языке 
для того, чтобы ее могли читать буддист-
ские ученые ламы [Phandey 2011]. В этой 
книге Кхенпо Кончок Пхандей анализирует 
грамматику, созданную Самбхотой, и объ-
ясняет, что структура ладакхи существенно 
отличается от нее: в ладакхи используются 
такие суффиксы, окончания и глагольные 
формы, которых не было в языке, описан-
ном Самбхотой. Он также приводит список 
слов, свойственных только ладакхи, кото-
рых нет в тибетском языке [Phandey 2011: 
161–162]. 

В заключении Кхенпо Кончок Пхандей 
обращается в стихах к ламам, не желающим 
признавать очевидных фактов и свято веру-
ющим в незыблемость канонов, созданных 
в VII в.:

Хотя они учились побеждать эгоизм,
Их эго становится все сильнее и сильнее.

Если они сохранили привязанность к предлогам,
Как мы можем говорить, что они не привязаны к материальному миру?

Их привязанность к умозрительному языку настолько сильна,
Что они ненавидят [язык] настоящий.

Во имя распространения знаний среди людей
Они на самом деле препятствуют развитию языка.



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

167

Они видят только одну сторону болота, считая его океаном.
Так лягушка от гордости надувает свой живот.

Хотя они страстно желают распространить буддизм и тибетское письмо,
На самом деле они враги этой идеи.

Я один, кто очистился от грязи эгоизма и ненависти к другим.
Этот светлый лотос сознания
Дает радость всем образованным людям.
Пусть он послужит на благо распространения буддизма20. 

Интересно, что и сторонники, и про-
тивники реформирования ладакхи ищут 
обоснование своих идей в буддистской док-
трине и отсылают к разным сюжетам, свя-
занным с Буддой. Часто сама аргументация 
строится в русле буддистской традиции ве-
дения спора.

Кончок Пхандей активно участвует в 
проектах, направленных на развитие ла-
дакхи. Долгое время он был консультантом 
журнала «Ladags Melong», а также помогал 
переводчикам Корана на ладакхи. Об этой 
работе стоит сказать отдельно.

Работа над переводом Корана была нача-
та Хаджи Абдул Рахим Маликом, жившим в 
деревне Сабу (недалеко от Леха), в 1989 г. 
Абдул Рахим был поэтом и преподавателем 
классического тибетского в государствен-
ных школах и в школе при Моравской мис-
сии. Он умер вскоре после того, как перевел 
вторую суру Корана «Аль-Бакара» [Quran 
1991]. В 1991 г. работу по переводу Корана 
продолжил имам мечети Джама Масджид в 
Лехе Мохаммад Омар Надви.

Вместе с Кончоком Пхандеем Мохам-
мад Омар Надви перевел некоторые суры. 
В предисловии к переводу Омар Надви 
выражает надежду, что перевод будет вос-
требован у тибетцев и ладакхцев, которые 
не очень знакомы с английским, хинди или 
урду, а также подтолкнет их к изучению 
собственного языка.

Омар Надви пишет, что до сих пор боль-
шинство мусульман Ладакха не учат ладак-
хи, так как считают его языком буддистов, 
однако это абсолютно неверное утвержде-
ние, потому что язык не может быть ничьей 
собственностью. Для подтверждения своих 
слов переводчик отсылает к Корану, в кото-

20 Перевод на английский сделал сам Кончок 
Пхандей, перевод с английского принадлежит 
автору данной работы.

ром существование разных цветов и языков 
рассматривается как проявление Аллаха. 
Омар Надви считает, что мусульманин ни-
когда не станет индусом или буддистом от 
одного только изучения хинди, санскрита 
или «бодхи» (автор использует именно этот 
лингвоним). Точно так же, изучая арабский 
язык или урду, ни один индус или буддист 
не станет мусульманином. «Язык никогда 
не вызывает ненависть, но служит для того, 
чтобы объединять людей. Я молюсь Аллаху, 
чтобы этот перевод священного Корана, из-
лагающий учение об истине и добродетели, 
прочли столько людей, сколько возможно: 
учение, открывающее сердца, вызывающее 
слезы и приводящее в экстаз, — учение, в 
котором содержится высшее послание о 
спасении ко всему человечеству» [Ladags 
Melong Number 1 Summer 1993: 19].

Однако пока перевод Корана на ладакхи 
не привлек к себе внимания ни «тибетских 
братьев», ни даже местных мусульман. Ни 
тибетцам, ни ладакхцам (за исключением 
прогрессивных ученых) Коран не интересен 
в принципе, а мусульмане предпочитают 
читать его на арабском (часто не понимая) 
или в переводе на урду. На данный момент 
все усилия побороть распространенный сре-
ди ладакхцев, в том числе мусульман, пред-
рассудок, что «язык бодхи» (вернее все, что 
записано тибетской письменностью) при-
надлежит буддистам, а урду и арабский — 
мусульманам, не удается. У большинства 
местных мусульман нет не только желания, 
но и возможности прочитать этот перевод, 
так как многие из них просто не умеют чи-
тать тибетскую письменность. 

Интересно, что с языком балти дело 
обстоит немного иначе. Став в большин-
стве своем мусульманами, балти некогда 
сменили тибетскую письменность на араб-
скую. Теперь многие ученые балти снова 



Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

168

хотят вернуться к тибетскому письму, так 
как считают, что оно лучше подходит для 
передачи фонетики балти. Когда в 2011 г. 
в Лехе проходило официальное собрание 
учителей для того, чтобы решить, какую 
письменность использовать при составле-
нии школьных учебников, большинство 
учителей балти проголосовали за тибет-
скую письменность21. 

Помимо перевода религиозных текстов, 
была также предпринята попытка создать 
журнал на ладакхи. Его целью было предо-
ставить ладакхцам информационное про-
странство, где могли бы обсуждаться совре-
менные социальные, культурные и полити-
ческие события. Инициаторами создания 
журнала стали Сонам Вангчук, основатель 
негосударственной организации SECMOL 
(Students’ Educational and Cultural Movement 
of Ladakh — Образовательное и культурное 
движение учащихся Ладакха)22, и американ-
ка Ребекка Норман. Первый номер журна-
ла «Ladags Melong» вышел летом 1993 г. с 
благословления Далай-ламы XIV, вступи-
тельным словом которого (на английском 
языке) издание открывается:

«Это замечательно, что в Ладакхе на-
чали выпускать новый журнал. Где бы мы 
ни жили на Земле, очень важно, чтобы мы 
знали и понимали все происходящее в этом 
месте. Благодаря подобным изданиям мы 
можем многое узнать.

Если жители Ладакха будут читать та-
кие журналы, это очень благотворно повли-
яет на развитие их интеллекта.

Через этот журнал я передаю свое при-
ветствие и добрые пожелания жителям Ла-
дакха» [Ladags Melong Number 1 Summer 
1993: 2]. 

 «Рабочими языками» журнала стали 
английский, ладакхи (за основу брался лех-
ский диалект) и классический тибетский. 
Редакция журнала решила, что классиче-
ский тибетский лучше подойдет для серьез-
ных тем, связанных с литературой, религией 
и культурой, а более простой современный 

21 Информация, полученная в личной бесе-
де с преподавателем тибетского языка Кончоком 
Таши в декабре 2012 г.

22 Организация была создана в 1988 г. Ее 
главные задачи — повысить уровень образова-
ния в Ладакхе и сделать ладакхи языком препо-
давания в школах. SECMOL выпускает учебные 
пособия и детские книги на ладакхи.

ладакхи — для разделов, предназначенных 
юным читателям, интервью, новостей и т. д.

Но даже частичное использование ла-
дакхи в качестве письменного языка вы-
звало неодобрение со стороны буддистских 
лам, ратующих за неприкосновенность 
грамматики Тхонми Самбхоты. Несмотря 
на благословление Далай-ламы, ревнители 
«чистоты» языка развернули целую кампа-
нию по борьбе с журналом.

Буддизм всецело определяет жизнь ла-
дакхцев, а слово ламы пользуется непоколе-
бимым авторитетом в обществе, поэтому не 
так просто разомкнуть звенья цепи «пись-
менность — классический тибетский  — 
грамматика Тхонми Самбхоты — священ-
ный текст». И если людей, которые с ин-
тересом читали журнал «Ladags Melong», 
было достаточно много, то желающих пи-
сать статьи и рассказы на ладакхи почти не 
оказалось. В личной беседе Ребекка Норман 
рассказала, как удивил ее тот факт, что, во-
преки ожиданиям, желающих публиковать-
ся в журнале почти не нашлось. Она думала, 
что молодых читателей привлечет возмож-
ность быть услышанными, но, оказалось, 
они не хотят писать на ладакхи, так как не 
уверены в своем знании грамматики и ор-
фографии и бояться сделать ошибку, тем 
самым осквернив священный язык [Комис-
сарук 2015: 139]. 

Через год после выхода первого номера 
сотрудник редакции каждый день объезжал 
на велосипеде дома ладакхцев, уговаривая 
писать в журнал и пытаясь собирать статьи. 
Главный редактор Сонам Вангчук считает, 
что эту ситуацию можно объяснить лингви-
стической путаницей, с которой ладакхцам 
приходится сталкиваться в школе и обще-
стве: «В то время как система образования 
абсолютно пренебрегает нашим родным 
языком, ученые требуют, чтобы использо-
вался исключительно научный ладакхи / 
тибетский язык, который можно сравнить 
с санскритом или английским Шекспира. 
В результате даже образованные ладакхцы 
боятся написать обычное письмо другу на 
своем родном языке» [Ladags Melong Num-
ber 2 Summer 1994: 2]. 

Дело, конечно, не только в лингвисти-
ческой путанице и отсутствии образования 
на родном языке. Все это — проявление бо-
лее глубинных социальных изменений, ко-
торые претерпевает все еще традиционное 



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

169

в основе своей общество Ладакха, которое 
было закрыто для посещения иностранцами 
до середины 1970-х гг. Сейчас ладакхцам 
приходится стремительно адаптироваться к 
новым условиям жизни и привыкать к тому, 
что они тоже индийцы (хотя почти всегда 
жители Ладакха говорят об остальных ин-
дийцах в третьем лице и называют их «жи-
тели долины»)23 [Комиссарук 2015: 139]. 
Местные ламы очень обеспокоены тем, что 
новый уклад жизни и вестернизация моло-
дежи приведут традиционную буддистскую 
культуру Ладакха к гибели, и ищут все воз-
можные способы сохранить ее. А так как, по 
их мнению, язык тоже является частью этой 
культуры, они считают невозможным допу-
стить какие-либо изменения в его грамма-
тике и орфографии. 

В 2005 г. сотрудники ЦИБИ и Куль-
турного форума Ладакха, руководствуясь 
вышеупомянутыми соображениями, раз-
вернули кампанию против журнала «Ladags 
Melong». Активисты обвиняли редакцию и 
авторов в осквернении священного языка 
и предлагали ввести для них наказания. Во 
время фестиваля Монлам Ченмо группа лам 
выступила с осуждением журнала и агити-
ровала монахов не читать и не покупать его. 

В открытом ответном письме, адресо-
ванном ректору ЦИБИ, главный редактор, 
отстаивая позицию журнала по языковым 
вопросам, высказал свое возмущение по 
поводу поведения лам, которые физически 
не давали высказаться сотрудникам жур-
нала, «подвергая осмеянию учение Будды 
о сострадании и терпимости» [Комиссарук 
2015: 140]. 

Сотрудники журнала «Ladags Melong» 
во главе с Сонамом Вангчуком предпри-

няли все возможное, чтобы отстоять свое 
право на существование и противостоять 
натиску консервативных буддистов. Одна-
ко, несмотря на выступления на различных 
семинарах, публикацию открытых писем и 
обращений в адрес властей округа Лех и ад-
министрации ЦИБИ, поддержку читателей 
и все доводы в пользу использования ла-
дакхи в качестве письменного языка, жур-
нал был закрыт. Последний номер вышел 
в 2006 г. [Комиссарук 2015: 141]. Редакция 
надеется возобновить публикацию, но пока 
неясно, когда это станет возможным24. 

Заключение
Сторонников создания новой орфогра-

фии и кодификации грамматики для пись-
менного ладакхи не так много, но все они, 
независимо от сферы деятельности и рели-
гиозной принадлежности, работают сооб-
ща и всячески поддерживают друг друга. 
Несмотря на серьезную оппозицию в лице 
консервативных лам, на ладакхи появля-
ется все больше письменных текстов раз-
ного содержания. Возможно, в скором бу-
дущем местному правительству придется 
признать самостоятельность этого языка и 
будет создана комиссия, которая займется 
созданием его литературной нормы. Или же 
литературным языком так и останется клас-
сический тибетский, скрытый под маской 
языка «бхоти». Будущее ладакхи как само-
стоятельного письменного языка зависит от 
множества факторов: и от социально-поли-
тической ситуации в самом Ладакхе, и от 
развития языковой ситуации во всех «бхо-
ти-язычных» областях Индии, и от государ-
ственной политики по отношению к языко-
вым проблемам этого региона.

Литература
Десницкая 1970 — Десницкая А. В. Наддиалект-

ные формы устной речи и их роль в истории 
языка. Л.: Наука, 1970. 90 с.

Комиссарук 2012 — Комиссарук Е. Л. Морав-
ская Церковь в Ладакхе. Вклад моравских 
братьев в развитие языка ладакхи // Вестник 

23 И в этом отношении жители Ладакха не 
одиноки. Такие же умонастроения наблюдаются 
и в других окраинных территориях Республики 
Индия, например в Манипуре.

24 Подробнее о журнале «Ladags Melong» см. 
[Комиссарук 2015].

Российского государственного гуманитар-
ного университета. 2012. № 20. С. 169–189.

Комиссарук 2014 — Комиссарук Е. Л. Язык 
ладакхи и история его изучения // Восток. 
Афро-Азиатские общества: история и совре-
менность. 2014. № 5. С. 178–184.

Комиссарук 2015 — Комиссарук Е. Л. Борьба за 
собственный язык в Ладакхе: история одно-
го журнала // Обсерватория культуры. 2015. 
№ 2. С. 137–142.

Bray 1994 — Bray J. Towards a Tibetan 
Christianity? The Lives of Joseph Gergan and 
Eliyah Tsetan Phuntsog // Tibetan Studies. 



Oriental Studies. 2021. Vol. 14. Iss. 1

170

Vol. 1. Proceedings of the 6th Seminar of the 
International Association for Tibetan Studies. 
Fagernes 1992 / Ed. by Per Kværne. Oslo: 
Institute for Comparative Research in Human 
Culture, 1994. Pp. 68–80.

Dhammapada 2010 — Dhammapada / Translated 
into Ladakhi by Rangdol Nima Rinpoche. 
Mysore: Central Institute of Indian Languages, 
2010. 178 p.

Gyaltsan 1985 — Gyaltsan Jamyang. Shabd vidya 
// Ladakh-prabhā 3: Seminar Proceedings. Leh, 
1985. Pp. 53–60. (In Hindi).

Kaushik 1985 — Kaushik Satyadev. Ladakhi 
bhāshā kī pramukh visheshtāẽ aur uskā Sanskṛt 
se sambandh // Ladakh-prabha 3: Seminar 
Proceedings. Leh, 1985. Pp. 90–95. (In Hindi).

Koshal 1979 — Koshal S. Ladakhi Grammar. Delhi: 
Motilal Banarsidass, 1979. 338 p.

Koshal 1990 — Koshal S. The Ladakhi language 
and its regional perspectives // Acta Orientalia 
Academiae Scientiarum Hungariae. 1990. 
No. 44. Pp. 13–22.

Ladags Melong — Ladags Melong. Leh, 1993–
2006. (In Eng., Ladakhi and Classical Tibetan).

Madhok 1987 — Madhok B. Jammu, Kashmir and 
Ladakh: Problem and Solution. New Delhi: 
Reliance Publishing House, 1987. 83 p. 

Miller 1963 — Miller R. A. Thon-mi Sambhoṭa 
and his grammatical treatises // Journal of 
the American Oriental Society. 1963. No. 83. 
Pp. 458–502.

Miller 1983 — Miller R. A. Thon-mi Sambhoṭa and 
his grammatical treatises revisited // Wiener 
Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde 
/ Ed. by Ernest Steinkellner and Helmut 
Tauscher. 1983. No 10. Wien: Arbeitskreis 
für Tibetische und Buddhistische Studien. 
Pp. 183–205.

Norman 2010 — Norman R. A Dictionary of 
the Language Spoken by Ladakhis. 2010. 
(unpublished)25. 

Phandey 2010 — Phandey Konchok. Grammar Is 
Made Of Human Language, Human Language 
Not Made Of Grammar // Epilogue, J&K 
Annual review 2010. Pp. 51–53.

Phandey 2011  — Phandey Konchok. Comment 
on Thon-mi’s Grammar and Clarification of 
Language. Leh, 2011. 206 p.

Quran 1991 — Quran. Sura 2 (Al-Bakara) / trans. 
into ladakhi by Haji Abdul Malik Ladakhi. Leh, 
1991. 57 p.

Shakspo 2005 — Shakspo N. Ts.. Tibetan (bhoti) 
— an endangered script in Trans-Himalaya. 
Buddhism for 21st century // Ladakh prabha. 
2005. Aminabad, Lucknow. Pp. 507–513.

Tsering 1985 — Tsering Puntsok. Ladakhī bhāṣā: 
samasyā evam samādhan // Ladakh-prabhā  3: 
Seminar Proceedings. 1985. Pp. 85–89. (In 
Hindi)

Wylie 1959 — Wylie T.V. A Standard System of 
Tibetan Transcription // Harvard Journal of 
Asiatic Studies. Vol. 22 (Dec., 1959). Pp. 261–
267.

 Zeisler 2005 — Zeisler B. On the position of 
Ladakhi and Balti in the Tibetan language 
family // Ladakhi history: local and regional 
perspectives / Ed. by J.  Bray. Leiden: Brill, 
2005. Pp. 41–64.

Zeisler 2006 — Zeisler B. Why Ladakhi must not 
be written — Being part of the Great Tradition: 
another kind of global thinking // Lesser-known 
languages of South Asia: status and policies, 
case studies and applications of information 
technology / Ed. by Anju Saxena, Lars Borin. 
Berlin: Mouton de Gruyter, 2006. Pp. 175–191.

Zeisler 2009 — Zeisler B. Reducing phonetical 
complexity and grammatical opaqueness: Old 
Tibetan as a lingua franca and the development 
of the modern Tibetan dialects // Creole 
Language Library (Vol. 35): Complex processes 
in new languages / Ed. by. Enoch O. Aboh and 
Norval Smith. Amsterdam, 2009. Pp. 75–95.

Zeisler 2011 — Zeisler B. Kenhat, the dialects of 
Upper Ladakh and Zanskar // Brill’s Tibetan 
Studies Library (Vol. 5/12): Himalayan 
Languages and Linguistics. Studies in 
Phonology, Semantics, Morphology and Syntax 
/ Ed. by Mark Turin & Bettina Zeisler. Leiden: 
Brill, 2011. Pp. 235–301.

References
Bray J. Towards a Tibetan Christianity? The Lives 

of Joseph Gergan and Eliyah Tsetan Phuntsog 
In: Kværne P. (ed.) Tibetan Studies. Vol. 1: 
Proceedings of the 6th Seminar of the Interna-
25 Электронная копия словаря любезно 

предоставлена автору статьи Ребеккой Норман

tional Association for Tibetan Studies (1992). 
Oslo: Institute for Comparative Research in 
Human Culture, 1994. Pp. 68–80. (In Eng.)

Desnitskaya A. V. Supradialectal Forms of Spoken 
Language and Their Impacts in Language 
History. Leningrad: Nauka, 1970. 90 p. (In 
Russ.)



ЯЗЫКОЗНАНИЕ 	 LINGUISTICS

171

Dhammapada. Rangdol Nima Rinpoche (transl.). 
Mysore: Central Institute of Indian Languages, 
2010. 178 p. (In Ladakhi)

Gyaltsan Jamyang. Shabd vidya. In: Ladakh-Prabhā 
3. Seminar Proceedings. Leh, 1985. Pp. 53–60. 
(In Hindi)

Kaushik Satyadev. Ladakhi bhāshā kī pramukh 
visheshtāẽ aur uskā Sanskṛt se sambandh. In: 
Ladakh-Prabha 3. Seminar Proceedings. Leh, 
1985. Pp. 90–95. (In Hindi)

Komissaruk E. L. The Ladakhi language and the 
history of Ladakhi studies. Vostok (Oriens). 
2014. No. 5. Pp. 178–184. (In Russ.)

Komissaruk E. L. The Moravian church in Ladakh. 
Moravian missionaries’ contribution to the 
development of the Ladakh language. RSUH / 
RGGU Bulletin. 2012. No. 20. Pp. 169–189. (In 
Russ.)

Komissaruk E. L. The Struggle for native language 
in Ladakh: a history of a journal. Observatory 
of Culture. 2015. No. 2. Pp. 137–142. (In Russ.)

Koshal S. Ladakhi Grammar. Delhi: Motilal 
Banarsidass, 1979. 338 p. (In Eng.)

Koshal S. The Ladakhi language and its regional 
perspectives. Acta Orientalia Academiae 
Scientiarum Hungariae. 1990. No. 44. Pp. 13–
22. (In Eng.)

Ladags Melong. Leh, 1993–2006. (In Eng., Ladakhi 
and Classical Tibetan)

Madhok B. Jammu, Kashmir and Ladakh: Problem 
and Solution. New Delhi: Reliance Publishing 
House, 1987. 83 p. (In Eng.)

Miller R. A. Thon-mi Sambhoṭa and his grammati-
cal treatises revisited. In: Steinkellner E., Taus-
cher H. (eds.) Wiener Studien zur Tibetologie 
und Buddhismuskunde (Vienna Studies in Ti-
betology and Buddhism). 1983. Vol. 10. Wien: 
Arbeitskreis für Tibetische und Buddhistische 
Studien. Pp. 183–205. (In Eng.)

Miller R. A. Thon-mi Sambhoṭa and his grammati-
cal treatises. Journal of the American Oriental 
Society. 1963. No. 83. Pp. 458–502. (In Eng.)

Norman R. A Dictionary of the Language Spoken 
by Ladakhis. 2010. (Unpublished). (In Ladakhi)

Phandey Konchok. Comment on Thon-mi’s 

Grammar and Clarification of Language. Leh, 
2011. 206 p. (In Eng.)

Phandey Konchok. Grammar is made of human 
language, human language not made of 
grammar. Epilogue. Jammu and Kashmir 
Annual Review 2010. Pp. 51–53. (In Eng.)

Quran. Sura 2 (Al-Baqarah). Haji Abdul Malik 
Ladakhi (transl.). Leh, 1991. 57 p. (In Ladakhi)

Shakspo N. Ts. Tibetan (Bhoti) — an endangered 
script in Trans-Himalaya. In: Buddhism for 
the 21st Century. Ladakh-Prabha. Seminar 
Proceedings. 2005. Aminabad, Lucknow. 
Pp. 507–513. (In Eng.) 

Tsering Puntsok. Ladakhī bhāṣā: samasyā evam 
samādhan. In: Ladakh-Prabhā 3. Seminar 
Proceedings. Leh, 1985. Pp. 85–89. (In Hindi).

Wylie T. V. A standard system of Tibetan 
transcription. Harvard Journal of Asiatic 
Studies. 1959. Vol. 22 (December). Pp. 261–
267. (In Eng.)

Zeisler B. Kenhat, the dialects of Upper Ladakh 
and Zanskar. In: Turin M., Zeisler B. (eds.) 
Brills Tibetan Studies Library. Vol. 5/12: 
Himalayan Languages and Linguistics. Studies 
in Phonology, Semantics, Morphology and 
Syntax. Leiden: Brill, 2011. Pp. 235–301. (In 
Eng.)

Zeisler B. On the position of Ladakhi and Balti 
in the Tibetan language family. In: Bray J. 
(ed.) Ladakhi History: Local and Regional 
Perspectives. Leiden: Brill, 2005. Pp. 41–64. 
(In Eng.)

Zeisler B. Reducing phonetical complexity and 
grammatical opaqueness: Old Tibetan as a 
lingua franca and the development of the 
modern Tibetan dialects. In: Aboh E. O., 
Smith N. (eds.) Creole Language Library. Vol. 
35: Complex Processes in New Languages. 
Amsterdam, 2009. Pp. 75–95. (In Eng.)

Zeisler B. Why Ladakhi must not be written — 
being part of the great tradition: another kind of 
global thinking. In: Saxena A., Borin L. (eds.) 
Lesser-Known Languages of South Asia: Status 
and Policies, Case Studies and Applications of 
Information Technology. Berlin: Mouton de 
Gruyter, 2006. Pp. 175–191. (In Eng.)


