
ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1587

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 16, Is. 6, Рp. 1587–1599, 2023
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

УДК / UDC 294.3
DOI: 10.22162/2619-0990-2023-70-6-1587-1599

«Сотворение тела» в тибетском трактате «Чжуд-ши»

Жаргал Аюшиевна Аякова1

1 Бурятская государственная сельскохозяйственная академия им. В. Р. Филиппова (д. 8, ул. Пушкина, 
670024 Улан-Удэ, Российская Федерация)

	 доктор философских наук, доцент
	  0000-0002-7332-5952. E-mail: azhargal[at]yandex.ru

	 © КалмНЦ РАН, 2023 
	 © Аякова Ж. А., 2023

Аннотация. Введение. Буддийский трактат «Чжуд-ши» представляет собой компиляцию, со-
ставленную в основном из индийских и китайских источников, а также уникальных устных 
традиций по врачеванию. Вокруг «Чжуд-ши» сложилась обширная комментаторская литера-
тура, в которой центральное место занимает трактат «Вайдурья-онбо» с серией уникальных 
иллюстрированных приложений — «Атласом тибетской медицины». Тибетские целители счи-
тали эмбриологию одним из важнейших разделов врачебной практики, описываемую ими как 
«сотворение тела». Целью исследования является рассмотрение феномена «сотворения тела», 
охватывающего период до зачатия, зачатие, развитие плода, рождение, укрепление связей и 
младенчество в контексте буддийского трактата «Чжуд-ши» и комментариев к нему. Материа-
лами исследования послужили трактаты «Чжуд-ши» и «Вайдурья-онбо» с иллюстрированным 
«Атласом тибетской медицины». Одна из впечатляющих иллюстраций «Атласа тибетской ме-
дицины» называется «Сотворение тела», она разъясняет то, как под воздействием сознания 
виджняны, пяти первоэлементов и привязанности к сансаре происходит зачатие и формируется 
плод. Результаты и выводы. «Сотворение тела» обусловлено кармой и начинается задолго до 
зачатия эмбриона, поэтому в буддийских текстах по врачеванию большое вниманию уделяет-
ся нравственному поведению будущих родителей. В тибетском обществе влияние традиций 
проявляется уже на этапе развития эмбриона, поэтому женщины нередко прибегали к мисти-
ческим обрядам и ритуалам в надежде на рождение ребенка мужского пола. Считалось, что 
на формирование пола будущего ребенка могут повлиять специальные мантры и проведение 
определенных ритуалов. Показаны условия и причины зачатия, процесс развития эмбриона, 
определение пола, кармическое рождение в той или иной семье, рассмотрены мировоззренче-
ские аспекты и их влияние на понимание «сотворения тела» в контексте тибетской традиции. 
Буддийский взгляд на зачатие, развитие эмбриона и рождение ребенка способствует понима-
нию того, что необходимо следовать нравственным внутренним и внешним предписаниям, 
приумножать физические и духовные силы в целях благополучного деторождения и обеспече-
ния ребенку надлежащего ухода и материнской заботы. 
Ключевые слова: Чжуд-ши, Атлас тибетской медицины, женщина, мужчина, карма, зачатие, 
эмбрион, роды, ребенок
Благодарность. Исследование выполнено при финансовой поддержке Фонда содействия буд-
дийскому образованию и исследованиям в рамках проекта «Буддийское образование и наука: 
исследования, экспертиза и переводы». 

http://orcid.org/0000-0002-7332-5952


Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1588

Для цитирования: Аякова Ж. А. «Сотворение тела» в тибетском трактате «Чжуд-ши» // 
Oriental Studies. 2023. Т. 16. № 6. C. 1587–1599. DOI: 10.22162/2619-0990-2023-70-6-1587-1599

The Making of the Body in rGyud-bZhi

Zhargal A. Aiakova1

1 Filippov Buryat State Academy of Agriculture (8, Pushkin St., 670024 Ulan-Ude, Russian Federation)
	 Dr. Sc. (Philosophy), Associate Professor 
	  0000-0002-7332-5952. E-mail: azhargal[at]yandex.ru

	 © KalmSC RAS, 2023
	 © Aiakova Zh. A., 2023 

Abstract. Introduction. The fundamental Buddhist treatise rGyud-bZhi is compiled mainly from Indi-
an and Chinese sources, as well as elements of the oral healing tradition. The extensive range of com-
mentary texts rGyud-bZhi gave rise to is dominated by the treatise Vaidurya-Onbo containing a series 
of unique illustrations — the ‘Atlas of Tibetan Medicine’. Tibetan healers considered embryology a 
most important part of medical practice and described it as the ‘making of the body’. Goals. The study 
seeks to consider the phenomenon of the making of the body — covering the pre-conception period, 
process of conception, fetal development, birth, postnatal growth, and infancy — in the context of the 
Buddhist healing treatise rGyud-bZhi and related commentaries. The paper examines conditions and 
causes of conception, processes of embryonic development, sex determination, karma-based birth to 
a certain family. Materials and methods. The work analyzes the embryology on the basis of rGyud-
bZhi and Vaidurya-Onbo with the illustrations referred to as ‘Atlas of Tibetan Medicine’. One of the 
most impressive illustrations of the Atlas is titled ‘The Making of the Body’, and explains how under 
the influence of the vijñāna (‘consciousness’), the five primary elements and attachment to samsara, 
conception occurs and the fetus gets formed. Results. The making of the body is determined by karma 
and begins long before the embryo’s conception, since Buddhist texts pay much attention to the moral 
behavior of would-be parents. In Tibetan society, the influence of traditions manifested itself already 
at the stage of embryonic development, and women would often turn to mystical rites and rituals in 
the hope of giving birth to a male child. It was believed that prayers and certain rituals could influence 
the formation of the unborn child’s sex. Childbirth is basically viewed as a positive event for woman, 
since it is biologically and culturally natural. According to Tibetan sources, human health is rooted 
in harmony with environments and moral principles. Parents understand that it is necessary to follow 
internal and external prescriptions for procreation, to increase physical and spiritual strength in order 
to successfully conceive, maintain pregnancy, give birth to a healthy child, and provide him/her with 
proper care.
Keywords: rGyud-bZhi, Atlas of Tibetan Medicine, woman, conception, embryo, childbirth
For citation: Aiakova Zh. A. The Making of the Body in rGyud-bZhi. Oriental Studies. 2023; 16(6): 
1587–1599. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2023-70-6-1587-1599

1. Введение
Трактат «Чжуд-ши» является памят-

ником средневековой тибетской культуры, 
вобравшим многовековые практики враче-
вания в основном индийских и китайских 
ученых и целителей. Традиционно он пред-
ставляется классическим источником тибет-
ской медицины, однако его роль и значение 
не сводятся только к медицинской пробле-

матике и не ограничиваются ею. В «Чжуд-
ши» отражен глубокий буддийский подход, 
позволяющий говорить о значительном 
влиянии буддийского учения на становле-
ние тибетской медицины, особенно в части, 
касающейся эмбриологии. В «Атласе тибет-
ской медицины» процессы зачатия, форми-
рования и развития эмбриона представлены 
иллюстрацией под названием «Сотворение 

http://orcid.org/0000-0002-7332-5952


ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1589

тела» [Атлас 1994: 87]. 
Вопросы о том, как возникает сознание 

или как эмбрион развивается в утробе мате-
ри, составляли важнейшие направления ис-
следований буддийских мыслителей и прак-
тиков. Идеи о зарождении человеческого 
тела и его внутриутробном развитии были 
частью буддийского дискурса с самого его 
начала. В контексте тибетской медицины и 
буддийского учения в целом человеческое 
существо появляется на свет не просто в 
результате зачатия. Иллюстрация «Сотво-
рение тела» повествует о том, как «под воз-
действием сознания, пяти первоэлементов и 
привязанности к земному бытию происхо-
дит зачатие, перечисляются виды дурного 
семени, не способного к зачатию, показы-
вается процесс от зачатия до формирования 
тела и родов» [Атлас 1994: 87]. Под сознани-
ем понимается алая-виджняна (санскр.) или 
кунши (тиб. kun gzhi’i rnam par shes pa) [Дэ-
срид 2014: 89; Цонкапа 2000: 72]. Понятие 
«сотворение тела» заключает в себе мысль 
о том, что наличие крови и семени не может 
быть единственной причиной зачатия, оно 
обладает бóльшим объемом, нежели поня-
тие «рождение». В буддийском учении зача-
тие рассматривается в контексте жизненных 
циклов и кармических связей между суще-
ствами, а не как самодостаточный процесс. 
Под «сотворенным» также подразумевает-
ся, что «человеческое тело всего лишь про-
странственно-временная комбинация раз-
личных элементов» [Чжуд-ши 1989: 305]. 

Буддийский взгляд на процессы возник-
новения и развития эмбриона делает тибет-
скую медицину уникальным феноменом и 
определяет своеобразную концепцию чело-
века в контексте взаимообусловленности и 
взаимозависимости всех вещей и явлений 
[Ченагцанг и др. 2012: 109–119]. Таким об-
разом, в буддийских сутрах и религиозных 
комментариях встречаются многочислен-
ные описания зачатия и эмбрионального 
развития, но их восприятие и использование 
варьируются в зависимости от культурного 
и исторического контекста. 

В Индии, Китае и Тибете эмбриологи-
ческие описания были связаны с идеями 
страдания и кармических заслуг. Подобные 
описания появлялись также в медицинских 
и философских трактатах и, в гораздо мень-
шей степени, в народных буддийских веро-
ваниях и ритуальных традициях, связанных 

с женской телесностью. В тибетской лите-
ратуре не существует единого и однознач-
ного термина «эмбрион», вместо него упо-
требляется «тело (lus), формирующееся в 
утробе», или «то, что пребывает в утробе» 
(mngal gnas), или просто «ребенок» (phru 
gu) [Garrett 2003: 412]. 

В трактате «Чжуд-ши» широко ком-
ментируются условия и причины зачатия, 
процессы развития эмбриона, определе-
ние пола, кармическое рождение в той или 
иной семье. Целью исследования является 
рассмотрение феномена «сотворения тела», 
охватывающего период до зачатия, зачатие, 
развитие плода, рождение, укрепление свя-
зей и младенчество в контексте буддийско-
го трактата «Чжуд-ши» и комментариев к 
нему. Процесс «сотворения тела» начинает-
ся задолго до зачатия эмбриона и охватыва-
ет не только его развитие, но также вклю-
чает в себя множество других духовных и 
социальных аспектов, связанных с форми-
рованием и функционированием человека 
на разных этапах его жизни.

2. Материалы и методы
Материалами исследования выступили, 

прежде всего, фундаментальные труды «Ат-
лас тибетской медицины» [Атлас 1994] и 
самый полный комментарий к нему «Вайду-
рья-онбо (Гирлянда голубого берилла): ком-
ментарий к „Чжуд-ши“ — украшению уче-
ния Царя медицины» [Дэсрид 2014]. Про-
цессы возникновения и развития эмбриона 
в утробе матери подробно повествуются и 
комментируются в главе «Зачатие» данных 
трудов. С обзором тибетской эмбриологии 
(тиб. чагцул1) и способами формирования 
эмбриона в контексте тонкой анатомии (ка-
налов, ветров, первоэлементов) знакомят 
работы тибетских мастеров Нида Ченагцан-
га, Тензин Ньимы [Ченагцанг 2020; Ньима 
2023]. Возникновение, рождение и форма 
существования в контексте кармической 
обусловленности отражены в классических 
трудах буддийских учителей Васубандху, 
Цонкапы, Пабонка Ринпоче [Васубандху 
2001; Цонкапа 1994; Цонкапа 2000; Пабонка 
2014а; Пабонка 2014б]. 

Значительный вклад в исследования ти-
бетских медицинских источников и анализ 
имеющихся материалов внесли К.  М.  Ге-

1   Дословно: «способ формирования тела» 
[Ченагцанг 2020: 447].



Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1590

расимова [Герасимова 1989; Герасимова 
1994; Герасимова 1999], Н. Д. Болсохое-
ва [Bolsokhoyeva 2007; Болсохоева 1994], 
Д. Б. Дашиев [Дашиев 1989; Дашиев 1994], 
Ю.  Ж. Жабон, Ц. П. Ванчикова [Жабон, 
Ванчикова 2018; Жабон 2011], Э. Г. Базарон 
[Базарон 1987; Базарон 1992]. 

Из зарубежных публикаций по эмбрио
логии в тибетском религиозном контексте 
привлекают внимание работы: К. Ли [Li 
1995], где приводятся древнеиндийские 
источники по эмбриологии, послужившие 
одними из источников для «Чжуд-ши»; 
Фр. Гаррет, рассматривающей эмбриологию 
с позиции нарративной истины (narrative 
truth), передающей более глубокие и слож-
ные смыслы, недоступные для фактологи-
ческого выражения [Garrett 2003; Garrett 
2008], П. Вильямса, описывающего эмб
риологический дискурс через традицию 
Ламрим Цонкапы [Williams 1997], Дж. Гьят-
цо, рассуждающей о важности непрямых 
исследований и художественных интерпре-
таций для понимания человеческого опыта 
в контексте тибетской медицины и культуры 
в целом [Gyatso 2015].

В тибетской традиции трактат «Чжуд-
ши» признан как «основополагающий ме-
дицинский канон, как первоисточник, по-
служивший основой для последующих ком-
ментариев» [Жабон 2011: 158]. Центральное 
место среди комментаторской литературы 
занимает трактат «Вайдурья-онбо» с сери-
ей уникальных иллюстрированных прило-
жений — «Атласом тибетской медицины». 
Согласно буддийской традиции, авторы от-
мечают, что тексты и комментарии «должны 
подвергаться самому тщательному разбору 
и анализу на предмет истинности и верно-
сти» [Базарон 1987: 41].

3. Зачатие, рождение и жизнь как дра-
гоценность

Согласно тибетским источникам, жизнь 
начинается в тот момент, когда яйцеклетка 
матери и сперматозоид отца соединяются 
в утробе матери с сознанием алая виджня-
ной, побуждаемым силой кармы и омраче-
ниями (клеша) [Дэсрид 2014: 82]. При этом 
обращается внимание на то, что залогом 
плодотворного зачатия, «порождающего 
полноценного человека», является отсут-
ствие девяти дефектов мужского семени. В 
иллюстрации описываются девять дефектов 

спермы или «дурного семени» и виды ма-
точной крови, по причине которых невоз-
можно зачатие [Атлас 1994: 87]. Кроме того, 
невозможно зачатие, если «карма [мужчи-
ны и карма женщины] несовместимы, если 
у них не хватает добродетельных заслуг» 
[Чжуд-ши]. Мужчина должен заботиться 
о своей потенции, а его «подруга» должна 
быть в зрелом возрасте (16 лет), иметь при-
ятную внешность, красивый голос, обладать 
благозвучной речью и ласковыми манерами. 
Мужчина должен «заглядывать в глаза, це-
ловать, обнимать, говорить сладкие слова 
и улыбаться» [Чжуд-ши]. Усилению сил и 
потенции способствует «пребывание в кра-
сивой, благоухающей цветами местности, 
присутствие красивых, молодых, хорошо 
одетых женщин, обладающих нежным мяг-
ким голосом, очаровательной улыбкой, уме-
ющих себя достойно вести» [Базарон 1987: 
74].

«Сотворение тела», согласно трактату, 
обусловлено кармой и начинается задолго 
до зачатия эмбриона: «движимое кармой 
и омраченностью (сознание) при соитии 
попадает в матку, где происходит зачатие» 
[Атлас 1994: 87] или «вхождение в лоно» 
[Рудой, Островская, Ермакова 1999: 214–
215]. В «Алмазном ожерелье» говорится 
про «...изначальное сознание алая-виджняна, 
которое задействует кармический отпечаток 
вхождения в утробу» (цит. по: [Дэсрид 2014: 
82]). 

В главе «Зачатие» сказано, что «нормаль-
ные сперма и кровь родителей и виджняна 
под воздействием кармы и клеша соединя-
ют свои первоэлементы и становятся причи-
ной появления в матке (зародыша)» [Чжуд-
ши 1989: 38]. В буддийском учении зачатие 
рассматривается в контексте жизненных 
циклов и кармических связей между суще-
ствами в безначальном круговороте рожде-
ния в сансаре, обусловленного действиями 
(кармой) и омрачениями (клешами), а дей-
ствия и омрачения в свою очередь обуслов-
лены рождением, причем клеши обладают 
решающим фактором [Цонкапа 2000: 47]. 

Зачатие и рождение ребенка определе-
но временем и местом, инициирует качест
венные структурные изменения в жизни 
женщины, связанные с физическими, пси-
хологическими, социальными аспектами. 
Причиной появления зародыша являются 
первоэлементы родителей и «ветер кармы», 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1591

а самым главным условием является сила 
первоэлементов, благодаря которой обеспе-
чивается рождение тела [Дэсрид 2014: 78]. 

Пять стихий или первоэлементов (земля, 
вода, огонь, воздух, пространство) способ-
ствуют развитию зародыша, их сочетания и 
способы влияния друг на друга проявляют-
ся не только на уровне зачатия, но и на всех 
уровнях человеческого бытия и его взаи
модействия с окружающей средой [Атлас 
1994: 86]. Плод в утробе матери развивает-
ся  в течение 38 недель. С первых моментов 
зачатия тонкий лунг — «ветер ментальных 
страданий» (другое его название соглунг — 
«тонкий поддерживающий жизнь ветер 
ума») будет основным ветром, способствую-
щим проявлением других ветров в организ-
ме [Ньима 2023: 141]. В текстах говорится, 
что с момента зачатия и до рождения ребе-
нок испытывает «нестерпимые страдания», 
сравнимые с «варкой в большом медном 
котле», а при рождении его муки сравнимы 
с «муками живого быка, с которого содрана 
шкура» [Дэсрид 2014: 88, 98]. Таким обра-
зом, формирование тела эмбриона заканчи-
вается при наступлении родов, и говорится, 
что рождение — это «нирманакая с омраче-
ниями» [Ченагцанг 2020: 618].

Цонкапа в разделе «Откуда и [где] со-
бирается [жизненное] тепло» сочинения 
«Ламрим-ченмо» показывает, что спер-
ма-кровь-сознание при зачатии эмбриона 
формируют его орган — сердце, где «собира-
ется тепло тела», и именно из сердца созна-
ние покидает тело. «Сердце [эмбриона начи-
нает] формироваться из той спермы-крови, в 
которую в начале [при зачатии] входило со-
знание. [Значит] в конце [жизни] сознание 
уходит именно из того места, в которое оно 
в самом начале вошло» [Цонкапа 2000: 67]. 
Интересно, что «сознание грешника покида-
ет тело сверху и до сердца, поэтому вначале 
холодеет верхняя часть, а тело добродетель-
ного — снизу, ... вначале холодеет нижняя 
часть. У обоих сознание уходит из сердца» 
[Цонкапа 2000: 67].

В буддийском учении человеческая 
жизнь является драгоценностью, «счастли-
вой участью» [Цонкапа 1994: 139], данной 
для практики и достижения высших ду-
ховных целей. Согласно буддийскому уче-
нию, человеческий эмбрион имеет такую 
же ценность и статус, как и уже родивший-
ся ребенок. Именно поэтому в буддийских 

обществах возраст человека определяется с 
момента зачатия, а не с момента рождения. 
Аборт является одной из форм убийства и 
приводит к негативным кармическим по-
следствиям. Считается, что аборт может со-
кратить жизненный срок обоих родителей 
и вызвать множество болезней, «причиной 
которых может стать даже еда» [Сопа 2012]. 
Ламы советуют, что одним из путей выхода 
из трудной ситуации может быть рождение 
ребенка и передача его на усыновление, за 
исключением случаев, когда ребенку пред-
стоит родиться с физическими или умствен-
ными нарушениями. Но даже в этом случае 
буддисты верят, что «невозможно сравнить 
это страдание и страдание низших миров, 
лучше родиться в мире людей хотя бы на 
один день» [Сопа 2012]. 

4. Мальчик, девочка, близнецы
В трактате большое внимание уделено 

условиям зачатия ребенка определенного 
пола и указано, что он зависит от количе-
ственного преобладания семенной жидко-
сти или «крови» в эмбриональной смеси. 
«Если преобладает семенная жидкость, то 
рождается мальчик, и наоборот. Само зача-
тие может произойти на протяжении девяти 
дней после окончания менструации. Если 
оно произошло в нечетные дни, т.  е. на 1, 
3, 5, 7, 9 день, то родится мальчик, если в 
четные дни, то — девочка» [Атлас 1994: 84]. 
Классификация определения пола по чет-
ным и нечетным дням сложилась согласно 
теории проявления лунных аспектов отца 
в нечетные дни (преобладание спермы) и 
аспектов солнца матери в четные (преоб-
ладание крови или яйцеклетки) [Ньима 
2023: 123]. Утверждается, что сознание 
виджняна, «одуховторяющее» эмбрион, 
лишено чувства половой принадлежности, 
вне зависимости от тела прежнего рожде-
ния. Оно проявляется в процессе развития 
в матке, согласно закону кармы. При этом 
если в силу кармической предрасположен-
ности должен родиться мальчик, то созна-
ние «ощущает неприязнь к отцу и любовь к 
матери, отождествляя себя с семенем отца, 
становясь мужским сознанием. В против-
ном случае сознание ощущает неприязнь к 
матери и любовь к отцу, отождествляя себя 
с „кровью“ матери» [Атлас 1994: 84]. Также 
на пол будущего ребенка указывает положе-
ние плода в последние месяцы беременно-



Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1592

сти, например, выпирающий живот вправо 
указывает на то, что родится мальчик, если 
наоборот, то — девочка, если в обе сторо-
ны  — близнецы, в случае расположения 
плода по центру — гермафродит [Атлас 
1994: 84; Ньима 2023: 183]. 

Ламы-лекари эмчи обладали способно-
стью определять пол будущего ребенка по 
пульсу его родителей. Если мужчина обла-
дал быстрым и нежным пульсом (женский 
пульс), то предрекалось рождение в основ-
ном девочек. Кроме того, женский пульс у 
мужчины был признаком его долголетия. 
Женщине с грубым (мужским) пульсом 
предвещалось рождение в основном маль-
чиков, а также сказано, что ей суждено «про-
цветание в обществе» [Атлас 1994: 327].

В тибетской культуре все еще существу-
ют предубеждения в отношении женщин и 
девочек, и влияние традиций проявляется 
уже на этапе развития эмбриона в утробе 
матери. Большинство родителей надеются, 
что будущий ребенок будет мужского пола, 
так как мальчик является не только наслед-
ником рода и его защитником, но и достой-
ным буддийским практиком, мирянином 
или монахом, обладающим более высоким 
потенциалом в достижении духовных це-
лей. Тибетцы верили, что на пол будущего 
ребенка можно повлиять с помощью молитв 
и священных ритуалов. Поэтому тибетские 
женщины нередко прибегали к священно-
действиям и мистическим обрядам. Один из 
таких обрядов, направленных на рождение 
мальчика, предполагал ношение на пояснице 
шнура, «сплетенного невинным юношей из 
шерсти, взятой с правых лопаток нечетного 
числа баранов. На шнур необходимо подве-
сить изображение мальчика, завернув в кусок 
бараньей шкуры» [Чжуд-ши 1989: 306]. 

Большинство тибетских семей придер-
живается традиционных взглядов на при
оритетность мальчиков перед девочками. 
Например, сестра не может случайно сесть 
на одежду своего брата, не может пере-
шагнуть через его голову, во время стирки 
одежда братьев стирается в первую очередь, 
за столом еда подается в первую очередь 
мальчику, а не девочке [Кельян 2020: 23]. 
Поэтому женщина, родившая несколько сы-
новей, повышала свой статус в глазах близ-
ких и общества.

Согласно тибетской медицине, близ-
нецы появляются в результате раздвоения 

оплодотворенной яйцеклетки из-за влияния 
энергии лунг [Ньима 2023: 126]. Рождение 
близнецов женского пола в тибетской семье 
считалось несчастливым знаком. Суеверные 
тибетцы возлагали на них всю ответствен-
ность за природные катаклизмы, падеж 
скота, болезни членов семьи или смерть 
детей, представляя, что «сам демон являет-
ся на землю в образе женщин-близнецов» 
[Кельян 2020: 23]. Отношение к близнецам 
мужского пола в корне отличалось. Тибет-
цы верили, что всевозможные несчастья, 
принесенные сестрами-близнецами, можно 
нейтрализовать, пригласив жить в поселок 
братьев-близнецов [Кельян 2020: 24].

5. Родильные ритуальные традиции, 
бесплодие

Согласно тибетским воззрениям, веро-
ятность того, что роды будут легкими или 
тяжелыми, зависит больше от генетическо-
го наследия родителей, чем, например, от 
размера плода. Особое значение имеет каче-
ство наследственности отца, так как от него 
передаются гены, которые могут влиять на 
структуру костей, их подвижность и гиб-
кость, что, в свою очередь, может оказать 
влияние на процесс родов. В «Чжуд-ши» 
показано, как от отца и матери наследуются 
определенные органы, например, от отцов-
ской спермы наследуются кости, головной и 
спинной мозг, а «от материнской крови — 
плоть (мясо), кровь, плотные и полые орга-
ны» [Чжуд-ши 1989: 40].

В зависимости от конкретной традиции 
и культуры существуют различные поверья, 
обряды и ритуалы, связанные с рождением 
ребенка. Они направлены на благословле-
ние ребенка, его защиту от злых духов и 
негативных энергий, на укрепление связи 
между ребенком и родителями. Тибетские 
женщины рожают детей, «стоя на коленях 
или на четвереньках на кровати, реже — 
сидя на корточках» [Пучко 2018]. Роды в та-
ком положении считаются более удобными 
и благоприятными, потому что вес ребенка 
не является препятствием в процессе родов, 
а, напротив, естественным образом способ-
ствует и ускоряет их. 

Ритуальное благопожелание перед пе-
ререзанием пуповины новорожденного яв-
ляется важным, поскольку оно «призывает» 
удачу и долголетие. При рождении ребенка 
необходимо произнести благопожелание 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1593

прожить 100 лет, обрести славу, богатство, 
силу [Атлас 1994: 316]. 

Здоровье и долголетие рассматривают-
ся «печатями» благой кармы, чем длиннее 
жизнь буддиста, тем больше времени для 
накопления заслуг с целью благого переро-
ждения. Согласно буддийскому мировоззре-
нию, индивид обладает потенциалом про-
жить 100 лет. Тибетские мастера утвержда-
ют, что тонкая анатомия человека состоит из 
72 тыс. каналов, которые прекращают свое 
существование за период около 100 лет [Че-
нагцанг 2020: 478–479]. 

Необходимость стремления к столетне-
му долголетию нередко подчеркивается в 
популярных буддийских текстах. Например, 
в «Зерцале мудрости» бурятского ламы-про-
светителя дореволюционного периода 
Э.-Х. Галшиева говорится: «Постоянно дер-
жись твердого убеждения, что проживешь 
сто лет. Если душевное стремление будет 
сильным, то бодрствующий организм будет 
основой жизни» [Галшиев 1993: 187]. Для 
продления жизни и избавления от болезней 
необходимо «и днем и ночью молиться бо-
гам долголетия», совершать подношения 
«имуществом и товарами», спасать жизни 
животных и насекомых. Даже в старости не 
следует ослаблять практику и веру, необхо-
димо придерживаться мысли о долгой жиз-
ни [Галшиев 1993: 187–188]. 

Роды считаются благоприятными, если 
они прошли без осложнений, и в результате 
их родился здоровый ребенок. Роды должны 
проходить в окружении «опытных повитух», 
тщательный уход за роженицей и новоро-
жденным обеспечивал скорое восстановле-
ние матери и благополучное состояние ре-
бенка [Атлас 1994: 86–87]. Когда пуповина 
перерезана, ребенка омывают теплой бла-
говонной водой, дают вкусить сакральную 
смесь целебного сбора, после чего ребенка 
пеленают должным образом и прикладыва-
ют к материнской груди [Атлас 1994: 316]. 
Если у матери пропало молоко, то для ребен-
ка следует подобрать кормилицу, здоровую 
женщину, у которой не умирали дети. Она 
должна происходить из благородной семьи, 
не занимающейся профессиями, связанными 
с убийством живых существ (охотники, мяс-
ники, рыбаки) [Атлас 1994: 316]. 

В тибетской культуре считается, что в 
мире существует множество духов и сил, 
которые могут навредить человеку. Ново-

рожденный является существом хрупким и 
беззащитным перед лицом пока еще чужо-
го и враждебного ему мира. В «Чжуд-ши» 
подробно описываются признаки детских 
болезней, вызванных негативными силами, 
а также способы их излечения [Атлас 1994: 
316–318]. Родители тщательно пытались 
оградить ребенка от влияния «демонов», 
которые могут проникнуть в сознание (ка-
налы) ребенка, например, в момент пережи-
вания внезапного приступа страха. Поэтому 
в народной культуре сложились столь мно-
гообразные ритуальные традиции «обере-
га» новорожденного от несчастных случаев, 
сглаза, порчи, зависти, испуга и злых духов 
[Ламаизм в Бурятии 1983: 196]. Защита жиз-
ненных сил ребенка подразумевает увели-
чение интеллекта, сил тела и срока жизни с 
помощью лекарственных трав и природных 
минералов, а также специальных религиоз-
ных ритуалов [Ньима 2023: 206–207].

Называя детей красивыми буддийскими 
именами, тибетцы верят в их защитную и 
судьбоносную силу. В четный день лунного 
месяца младенцу дается красивое имя [Ба-
зарон 1992: 69]. Не зря почти каждый вто-
рой ребенок в Тибете носит имя Тензин — 
хранитель или держатель Учения. С именем 
Цырин связано долголетие, а Долма  — в 
честь защитницы Тары. Чаще всего роди-
тели обращаются за помощью в подборе 
имени к ламе, считая, что именно он может 
подобрать правильное и подходящее имя. 
Тибетские имена также могут выражать на-
звание дня недели, в который родился ребе-
нок. Иногда тибетцы дают неблагозвучные, 
труднопроизносимые и даже отталкиваю-
щие имена своим детям, считая, что таким 
образом отвращают от возможных нападок 
злых духов и защищают от болезней, пере-
судов и неудач. Когда ребенок подрастает, 
родители дают ему более благозвучное имя. 
С младенцем нельзя выходить на улицу 
поздно вечером или ночью, громко произ-
носить его имя, много о нем говорить, пере-
хваливать или постоянно критиковать. Для 
защиты ума и тела ребенка используются 
заговоренные нити на руки, шею или голо-
ву, что «поможет ему вырасти смышленым 
и умным» [Атлас 1994: 316].

В послеродовой период матери необхо-
димо соблюдать правила для сохранности 
здоровья не только ребенка, но и своего здо-
ровья. Роженице противопоказано употре-



Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1594

блять холодную пищу и питье, заниматься 
физическим трудом, находиться на сквозня-
ке, необходимо утепляться, беречься. Тибет-
цы считают, что «во время родов связки и 
кости в организме женщины размягчаются, 
чтобы избежать выпадения зубов, молодые 
мамы в течение одного-двух дней не долж-
ны употреблять жесткую пищу» [Пучко 
2018]. В этот период желательно употре-
блять горячий мясной бульон, пить свежеза-
варенный зеленый чай с молоком для укре-
пления иммунитета и увеличения лактации, 
а при необходимости назначаются травяные 
отвары. Необходимо строго соблюдать гиги-
ену тела, носить чистую и красивую одежду, 
выполнять религиозные обряды и делать 
подношения [Базарон 1992: 69].

Однако не все женщины имели возмож-
ность рожать дома в комфортных условиях и 
позволить себе восстановление сил и здоро-
вья после родов. В большинстве восточных 
культур отношение к беременности и родам 
отмечено печатью стыдливости и «нечисто-
ты» [Дондокова 2008: 50; Кельян 2020: 37]. 

В тибетском обществе беременной жен-
щине, которая в скором времени должна ро-
дить, зачастую не позволялось оставаться в 
доме, в котором она живет в обычное время. 
Она отправлялась в шалаш либо в загон для 
яков, в котором в качестве кровати для родов 
был застелен шерстяной войлок. Практиче-
ски на второй день после рождения ребенка 
она приступала к выполнению повседнев-
ной работы. Даже в семьях с довольно вы-
соким уровнем жизни не уделяли должного 
внимания питанию и здоровью беременной 
или роженицы. Более того, после рождения 
ребенка постельный режим в течение четы-
рех-пяти дней считался непозволительной 
привилегией [Кельян 2020: 37]. 

Худшая участь постигала женщин, не-
способных к деторождению. Они были 
обречены на пожизненное унижение, а в 
случае смерти их тело не выносили через 
дверь, а выбрасывали через окно. Счита-
лось, что они не достойны «небесных по-
хорон» — ритуала погребения, при котором 
труп оставляется в горах на съедение гри-
фам, «уносящим душу покойного в рай» 
[Кельян 2020: 36–37]. 

Надо отметить, что не во всех культу-
рах такие женщины рассматривались с от-
рицательной точки зрения. В «Чжуд-ши» 
утверждается, что женское бесплодие мо-

жет быть вызвано «как воздействием демо-
нов, так и в результате расстройства физио
логических энергий» [Атлас 1994: 366]. В 
первом случае бесплодие может исцелить 
лама, а в другом — на основе исследования 
цвета и консистенции менструальных вы-
делений возможно исцеление природными 
целебными средствами [Атлас 1994: 366]. 
В традиционных обществах развиты тра-
диции «испрашивания» детей. Например, 
в культуре калмыков одним из обрядов для 
«испрашивания душ детей» является обряд 
подношения одиноко стоящим деревьям, 
произрастающим на родовых территориях 
[Шараева 2020: 49].

6. Семья и карма
Буддийская традиция гласит, что суще-

ствуют кармические связи ребенка с бу-
дущими родителями, которые обуславли-
вают его рождение в той или иной семье. 
Другими словами, кармические «сценарии 
жизни» будущего ребенка и его родителей 
схожи. В тексте говорится, что «карма, вле-
кущая сознание будущего существа, должна 
соответствовать карме его родителей. Так, 
например, если в силу благих заслуг преж-
них жизней карма предопределяет рожде-
ние в знатной семье, то данное сознание не 
может войти в матку и одухотворить эмбри-
он, возникший от слияния спермы и „крови“ 
бедных простолюдинов, и наоборот» [Атлас 
1994: 84]. Тонкое сознание не разрушает-
ся после смерти, а перерождается в соот-
ветствующих сферах, поэтому происходит 
новое рождение конкретного живого суще-
ства. Существуют разновидности сознания 
(сознание заурядного человека, сознание 
чакравартинов, сознание пратьекабудд, со-
знание бодхисаттв), способные или не спо-
собные «помнить» свои прежние рождения, 
распознавать или не распознавать свои бу-
дущие рождения. В Атласе говорится, что, 
например, «…сознание заурядного человека 
попадает в матку, не помня прежних и не 
зная будущих рождений, таким же оно пре-
бывает и в новом теле…» [Атлас 1994: 84]. 

Согласно трактату, рождение ребенка 
сопровождается благими или неблагими 
знаками или приметами. Благими приме-
тами являются продолговатый череп и ма-
ленький родничок ребенка, громкий крик 
при появлении на свет и крепкое прилега-
ние к груди матери. Если у ребенка большой 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1595

родничок и уже прорезавшиеся зубы, если 
он издает слабые звуки, а пуповина оберну-
та вокруг нижней части его туловища, то это 
говорит о неблагой участи ребенка [Атлас 
1994: 316]. Предвестниками будущего ре-
бенка могут быть сны родителей. Например, 
сны, в которых они вкушают фрукты, носят 
украшения, обретают религиозные предме-
ты, видят монахов и т. д., считаются благо-
приятными, а если они блуждают в темноте, 
падают с обрыва, плачут и т. д., то сны счи-
таются неблагоприятными [Пучко 2018].

Радость при рождении ребенка сопро-
вождается и чувством тревоги и страха за 
его будущее. Поэтому родители осознанно 
или неосознанно понимают, что необхо-
димо приумножать свою духовную мощь 
и достоинства. Кармические «созревшие 
достоинства»: долголетие, прекрасная 
внешность, благородное происхождение, 
благосостояние [Цонкапа 1994: 318–319]. 
Пабонка Ринпоче в разделе «О некоторых 
особенностях [благого рождения]» выделя-
ет восемь «созревающих благих качеств»: 
долгая жизнь, совершенное тело, рождение 
в высокородной семье, высокий уровень 
благосостояния, речь, внушающая доверие, 
могущество и слава, мужской пол, острый 
ум и сильное тело [Пабонка 2014а: 567].

В тибетской культуре распространены 
предварительные практики «очищения» для 
более достойного перерождения, к которым 
прибегают в период подготовки к зачатию и 
называют их «призывом». Таким образом ве-
рующие создают условия для рождения с ду-
ховной точки зрения людей с достойными ка-
чествами и благим потенциалом. Считается, 
что подобная подготовка позволяет «создать 
прямую связь с ожидающими рождение су-
ществами бардо (промежуточные состояния 
между перерождениями)» [Пучко 2018].

7. Нравственность родителей
Буддисты верят, что на рождение ребен-

ка и его жизнь влияет нравственная жизнь 
родителей. Верность в браке, отказ от пре-
любодеяний являются основой нравствен-
ной семейной жизни. Например, измены в 
семье влекут «потерю сына — продолжате-
ля родовой кости — или своей жизни» [Гал-
шиев 1993: 172]. Поэтому не стоит «разде-
лять ложе с женщинами, принадлежащими 
другим, а от неверной жены нужно бежать, 
как от мангуса, разоряющего семейные 

гнезда, похищающего их имущество, стадо, 
детей, близких и родственников» [Аякова 
2022: 353]. В семье, где родители не соблю-
дают гигиену взаимоотношений, ребенок 
будет подобен «сыну от безмужней гулящей 
женщины» [Галшиев 1993: 208]. 

Под прелюбодеянием или безнравствен-
ной жизнью подразумеваются не только 
супружеские измены, но и «сношения с 
уродливыми, беременными, утомленными 
и больными женщинами, а также во время 
месячных; зимой число сношений не огра-
ничивается, осенью и весной можно через 
два дня, а летом — раз в полмесяца» [Чжуд 
ши 1989: 76]. Согласно буддийскому миро-
воззрению, при безнравственном поведении 
растрачивается «жизненная энергия, храня-
щаяся в чакре сердца» [Алымбаева 2020]. 
Утрата этой энергии грозит неполноценным 
потомством, сокращением срока жизни де-
тей или родителей [Алымбаева 2020]. У 
ламы Э.-Х. Галшиева также говорится, что 
ум и сильная воля людей наследуются от 
предшествующих перерождений [Галшиев 
1993: 301].

Нравственные отношения между суп
ругами строятся не на привязанности или 
обладании друг другом, а на сострадании, 
понимании и взаимопомощи. В тибетском 
обществе все еще встречаются групповые 
браки — полиандрия и полигиния. Они отра-
жают взгляды и мораль, бытующие в обще-
стве, и его жизненные потребности, которые 
«необходимо осознавать» [Кельян 2020: 168]. 
Такие формы брака обусловлены сохранени-
ем хозяйственной целостности, земельно-
го участка и поголовья скота, увеличивает 
количество рабочих рук, что способствует 
материальному достатку семьи. Женщина, 
имеющая несколько мужей, «со смирением 
и скромностью принимает общую любовь, 
сочувствие и преодолевает естественную 
ревность», «когда видишь, что человек забо-
тится о тебе, то ты… начинаешь заботиться 
о нем» [Кельян 2020: 169]. Между супруга-
ми складываются прочные родственные узы 
и чувство, что «поважнее любви» [Кельян 
2020: 175]. Сострадание, понимание, под-
держка преодолевают границы собственных 
интересов и потребностей. Фундамент суп
ружеских отношений строится не на эмоци-
ях и привязанностях, а на практике обязанно-
стей и ответственности друг перед другом. В 
таких семьях дети получают одинаковую за-



Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1596

боту и защиту, а равенство всех детей стано-
вится благодатной почвой для дальнейшего 
взаимного согласия. Несмотря на то, что тра-
диции полиандрии и полигинии существуют 
в тибетской культуре, ее практика становится 
все более редкой, особенно в городах. Сегод-
ня большинство тибетцев живут в моногам-
ных браках, следуя современным обычаям и 
законам.

8. Заключение
«Чжуд-ши» является важным состав-

ным элементом тибетской культуры в це-
лом, и его значение, как нам представляет-
ся, ни в коем случае нельзя сводить к сугубо 
медицинской проблематике и ограничивать-
ся ею. В более широком плане этот текст 
следует квалифицировать как памятник 
средневековой тибетской культуры, даю-
щий ценный материал для последователей 
традиционной медицины. Уникальная ти-
бетская буддийская система медицинских 
знаний до сих пор сохраняет свою ценность 
и широко практикуется в Тибете, Монго-
лии, а также регионах России — Калмыкии, 
Тыве, Бурятии, Забайкалье. В основе тибет-
ского врачебного искусства лежат опыт и 
внимательное наблюдение за внешними и 

внутренними процессами от рождения до 
смерти. Тибетская традиция рассматривает 
зачатие и рождение как результат сложного 
взаимодействия кармических условий, сое-
динения первоэлементов, состояний ума и 
множества других факторов. «Сотворение 
тела» в трактате «Чжуд-ши» является уни-
кальной иллюстрацией, в которой детально 
комментируются условия и причины зача-
тия, процесс развития эмбриона, определе-
ние пола, кармическое рождение в той или 
иной семье. Нравственность и физическое 
здоровье родителей являются важными ус-
ловиями для благополучного рождения и 
развития ребенка. В тибетском обществе 
все еще сильны гендерные стереотипы и 
предрассудки относительно рождения дево-
чек и близнецов женского пола, а групповые 
браки случаются как жизненная необхо-
димость. Тибетская традиция говорит, что 
рождение и форма существования опреде-
ляются законом кармического воздаяния, 
обусловленного нравственными или без-
нравственными действиями в бесчислен-
ных жизнях. В свою очередь место и время 
рождения также являются проявлениями 
этого кармического следствия. 

Литература
Алымбаева 2020 — Алымбаева О. Обрести свою 

цель и не жить, как живется. Интервью с 
геше-лхарамбой Добдоном Максаровым 
[электронный ресурс] // ЦТКИ «Сохраним 
Тибет». 25 июня 2020 г. URL: http://savetibet.
ru/2020/06/25/geshe-dobdon.html (дата обра-
щения: 20.01.2023).

Атлас 1994 — Атлас тибетской медицины. Свод 
иллюстраций к тибетскому медицинскому 
трактату XVII века «Голубой берилл». М.: 
Галарт, 1994. 592 с.

Аякова 2022 — Аякова Ж. А. Женщина в контек-
сте буддийского учения «Зерцало мудрости» 
ламы-просветителя Э.-Х. Галшиева // Orien-
tal Studies. 2022. Т. 15. № 2. С. 349–360. DOI: 
10.22162/2619-0990-2022-60-2-349-360

Базарон 1987 — Базарон Э. Г. Очерки тибетской 
медицины. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-во, 1987. 
224 с.

Базарон 1992 — Базарон Э. Г. Очерки тибетской 
медицины. Улан-Удэ: ЭкоАрт, 1992. 218 с. 

Болсохоева 1994 — Болсохоева Н. Д. Деси Сан-
гье Гьяцо (1653–1705) и его медицинские со-
чинения // Атлас тибетской медицины. Свод 
иллюстраций к тибетскому медицинскому 

трактату XVII века «Голубой берилл». М.: 
Галарт, 1994. C. 26–31.

Васубандху 2001 — Васубандху. Энциклопе-
дия Абхидхармы (Абхидхармакоша). Т. 2: 
раздел  III: Учение о мире; раздел IV: Уче-
ние о карме / изд. подгот.: Е. П. Островская, 
В. И. Рудой. М.: Ладомир, 2001. 755 с. 

Галшиев 1993 — Галшиев Э.-Х. Зерцало мудро-
сти. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-во, 1993. 352 c. 

Герасимова 1989 — Герасимова К. М. Традици-
онные верования тибетцев в культовой си-
стеме ламаизма. Новосибирск: Наука, 1989. 
320 с.

Герасимова 1994 — Герасимова К. М. Памятник 
средневековой культуры Тибета // Атлас ти-
бетской медицины. Свод иллюстраций к ти-
бетскому медицинскому трактату XVII века 
«Голубой берилл». М.: Галарт, 1994. С. 37–
43. 

Герасимова 1999 — Герасимова К. М. Обряды за-
щиты жизни в буддизме Центральной Азии. 
Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 1999. 138 с.

Дашиев 1989 — Дашиев Д. Б. Предисловие ав-
тора перевода // «Чжуд-ши» — памятник 
средневековой тибетской культуры. Новоси-
бирск: Наука, 1989. С. 7–21.



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1597

Дашиев 1994 — Дашиев Д. Б. Традиция иллю-
стрирования медицинских текстов в Тибете и 
публикуемый свод иллюстраций // Атлас ти-
бетской медицины. Свод иллюстраций к ти-
бетскому медицинскому трактату XVII века 
«Голубой берилл». М.: Галарт, 1994. С. 32–
36.

Дондокова 2008 — Дондокова Л. Ю. Статус жен-
щины в традиционном обществе бурят (вто-
рая половина XIX – начало XX в.). Улан-Удэ: 
БГСХА, 2008. 208 c.

Дэсрид 2014 — Дэсрид Санчжай-чжамцо. Вай-
дурья-онбо (Гирлянда голубого берилла): 
комментарий к «Чжуд-ши» — украшению 
учения Царя медицины». М.: Наука, Вост. 
лит., 2014. 1286 с. 

Жабон 2011 — Жабон Ю. Ж. Тибетские источни-
ки о распространении «Чжуд-ши» // Вестник 
Бурятского государственного университета. 
2011. № 8. С. 157–161.

Жабон, Ванчикова 2018 — Жабон Ю. Ж., Ванчи-
кова Ц. П. К истории тибетской медицины: 
основные этапы развития и становления // 
Власть. 2018. Т. 26. № 1. С. 164–169.

Кельян 2020 — Кельян. Женщины Тибета. Хаба-
ровск: Издатель Валентина Козинец, 2020. 
208 с. 

Ламаизм в Бурятии 1983 — Ламаизм в Бурятии 
XVIII – начала XX века. Структура и социаль-
ная роль культовой системы / Г. Р. Галданова, 
К. М. Герасимова, Д. Б. Дашиев, Г. Ц. Миту-
пов; отв. ред. В. В. Мантатов. Новосибирск: 
Наука, 1983. 235 с. 

Ньима 2023 — Ньима Т. Тибетская буддийская 
эмбриология. СПб.: Танадук, 2023. 228 с.

Пабонка 2014а — Пабонка Ринпоче. Освобожде-
ние на вашей ладони / пер. с англ. С. Хоса, 
науч. ред. А. Терентьев. Кн. 1. М.: Фонд «Со-
храним Тибет», 2014. 616 с. 

Пабонка 2014б — Пабонка Ринпоче. Освобожде-
ние на вашей ладони / пер. с англ. С. Хоса, 
науч. ред. А. Терентьев. Кн. 2. М.: Фонд «Со-
храним Тибет», 2014. 464 с. 

Пучко 2018 — Пучко Ю. Тибетские поверья и 
суеверия, касающиеся детей и их рождения 
[электронный ресурс] // ЦТКИ «Сохраним 
Тибет». 18 августа 2018. URL: http://savetibet.
ru/2018/08/18/tibetan_children.html (дата обра-
щения: 25.01.2023).

Рудой, Островская, Ермакова 1999 — Ру-
дой В. И., Островская Е. П., Ермакова Т. В. 
Классическая буддийская философия. СПб.: 
Лань, 1999. 544 с.

Сопа 2012 — Лама Сопа Ринпоче. Советы по 
поводу аборта [электронный ресурс] // Мо-
сковский буддийский центр «Ганден Тендар 
Линг». 27 апреля 2012 г. URL: https://fpmt.ru/

lzr_abortion/ (дата обращения: 20.01.2023).
Цонкапа 1994 — Цонкапа Чже. Большое руко-

водство к этапам пути пробуждения. Кн. 1–5. 
Т. 1 / пер. А. Кугявичуса; под общ. ред. А. Те-
рентьева. СПб.: Нартанг, 1994. 446 с. 

Цонкапа 2000 — Цонкапа Чже. Большое руко-
водство к этапам пути пробуждения. Кн. 1–5. 
Т. 2 / пер. А. Кугявичуса; под общ. ред. А. Те-
рентьева. СПб.: Нартанг, 2000. 275 с. 

Ченагцанг 2020 — Ченагцанг Н. Тонкая анатомия 
в тибетской медицине, йоге и медитации. 
Ключ к энергетической структуре человека. 
М.: Ганга, 2020. 884 с.

Ченагцанг и др. 2012 —Ченагцанг Н., Урбанае-
ва  И. С., Найданова  С.  М. Тибетская меди-
цина: философия, духовность и социальная 
практика // Вестник Бурятского научного 
центра СО РАН. 2012. № 2(6). С. 109–119.

Чжуд-ши 1989 — «Чжуд-ши» — памятник 
средневековой тибетской культуры / ред.: 
С. М. Николаев, Р. Е. Пубаев. Новосибирск: 
Наука, 1989. 349 с. 

Чжуд-ши — Чжуд-ши: канон тибетской медици-
ны. Гл. 91 [электронный ресурс] // Центр ти-
бетской медицины «Кунпен Делек». Библио-
тека. URL: http://www.kunpendelek.ru/library/
tibetmed/canon/chzhud-shi/454/ (дата обраще-
ния: 12.12.2022).

Шараева 2020 — Шараева Т. И. Сакральный код 
в пространстве традиционного жилища у 
калмыков // Oriental Studies. 2020. Т. 13. № 1. 
С. 41–54. DOI: 10.22162/2619-0990-2020-47-
1-41-54 

Bolsokhoyeva 2007 — Bolsokhoyeva N. Tibetan 
Medical Illustrations from the History Muse-
um of Buryatia, Ulan Ude // Asian Medicine. 
2007. Vol. 3. Is. 2. Pp. 347–367. DOI: 
10.1163/157342008X307938

Garrett 2003 — Garrett Fr. Embryology and Em-
bodiment in Tibetan Literature: Narrative Episte-
mology and the Rhetoric of Identity // Soundings 
in Tibetan Medicine: Anthropological and His-
torical Perspectives. 2003. Vol. 10. Pp. 411–425.

Garrett 2008 — Garrett Fr. Religion, Medicine and 
the Human Embryo in Tibet. Abingdon; New 
York: Routledge, 2008. 225 p. 

Gyatso 2015 — Gyatso J. Being Human in a Bud-
dhist World: An Intellectual History of Medicine 
in Early Modern Tibet. New York: Columbia 
University Press, 2015. 544 p.

Li 1995 — Li Q. Origin of gestation theory in Tibet-
an medicine // Zhonghua Yi Shi Za Zhi. 1995. 
№ 25(4). Pp. 233–237. (In Chinese).

Williams 1997 — Williams P. Some Mahāyāna Per-
spectives on the Body // Religion and the Body / 
ed. by S. Coakley. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1997. Pp. 205–230.



Oriental Studies. 2023. Vol. 16. Is. 6

1598

References 
Aiakova Zh. A. The Mirror of Wisdom by Ven. 

E.-Kh. Galshiev: Woman in Buddhist con-
texts and teachings. Oriental Studies. 2022. 
Vol. 15. No. 2. Pp. 349–360. (In Russ.) DOI: 
10.22162/2619-0990-2022-60-2-349-360

Alymbayeva O. To find your cause and not live 
carelessly: Interview with Geshe Lharampa 
Dobdon Maksarov. On: Save Tibet Founda-
tion (website). Available at: http://savetibet.
ru/2020/06/25/geshe-dobdon.html (accessed: 
20 January 2023). (In Russ.)

Atlas of Tibetan Medicine: A Set of Illustrations to 
the Seventeenth-Century Tibetan Medical Trea-
tise ‘Blue Beryl’. Moscow: Galart, 1994. 592 p. 
(In Russ.)

Bazaron E. G. Essays on Tibetan Medicine. Ulan-
Ude: Buryatia Book Publ., 1987. 224  p. (In 
Russ.)

Bazaron E. G. Essays on Tibetan Medicine. Ulan-
Ude: EcoArt, 1992. 218 p. (In Russ.)

Bolsokhoeva N. D. Desi Sangye Gyatso (1653–
1705) and his medical essays. In: Atlas of Ti-
betan Medicine. A Set of Illustrations to the 
Seventeenth-Century Tibetan Medical Treatise 
‘Blue Beryl’. Moscow: Galart, 1994. Pp. 26–
31. (In Russ.)

Bolsokhoyeva N. Tibetan medical illustra-
tions from the History Museum of Bury-
atia, Ulan Ude. Asian  Medicine. Vol. 3. 
No. 2. 2007. Pp. 347–367. (In Eng.) DOI: 
10.1163/157342008X307938

Chenagtsang N. Subtle Anatomy in Tibetan Med-
icine, Yoga and Meditation: The Key to Hu-
man Energy Structures. Moscow: Ganga, 2020. 
884 p. (In Russ.)

Chenagtsang N., Urbanaeva I. S., Naydanova S. V. 
Tibetan Medicine: Philosophy, spirituality and 
social practice. Bulletin of the Buryat Scientific 
Center of SB RAS. 2012. No. 2(6). Pp. 109–119. 
(In Russ.)

Dashiev D. B. The Tibetan tradition of illustrating 
medical texts and the current collection of illus-
trations. In: Atlas of Tibetan Medicine. A Set 
of Illustrations to the Seventeenth-Century Ti-
betan Medical Treatise ‘Blue Beryl’. Moscow: 
Galart, 1994. Pp. 32–36. (In Russ.)

Dashiev D. B. Translator’s foreword. In: Monument 
of Tibetan Medieval Culture rGyud-bZhi. No-
vosibirsk: Nauka, 1989. Pp. 7–21. (In Russ.) 

Desi Sangye Gyatso. Vaidurya-Onbo (‘Blue Beryl’): 
Commentary to rGyud-bZhi. D.  Dashiev 
(transl.). Moscow: Nauka, 2014. 1286 p. (In 
Russ.)

Dondokova L. Yu. The Status of Woman in Tradi-
tional Buryat Society: Mid-Eighteenth to Early 
Twentieth Centuries. Ulan-Ude: Filippov Bury-

at State Agricultural Academy, 2008. 208 p. (In 
Russ.)

Galdanova G. R., Gerasimova K. M., Dashiev D. B., 
Mitupov G. Ts. Lamaism in Buryatia, Eigh-
teenth to Early Twentieth Centuries: Structure 
and Social role of the Cult System. Novosi-
birsk: Nauka, 1983. 235 p. (In Russ.)

Galshiev E.-Kh. The Mirror of Wisdom. Ulan-Ude: 
Buryatia Book Publ., 1993. 352 p. (In Russ.)

Garrett Fr. Embryology and embodiment in Tibetan 
literature: Narrative epistemology and the rhet-
oric of identity. In: Schrempf (ed.) Soundings in 
Tibetan Medicine: Anthropological and Histor-
ical Perspectives. Seminar proceedings. 2003. 
Vol. 10. Pp. 411–425. (In Eng.)

Garrett Fr. Religion, Medicine and the Human Em-
bryo in Tibet. Abingdon, New York: Routledge, 
2008. 225 p. (In Eng.)

Gerasimova K. M. Monument of Tibetan medieval 
culture. In: Atlas of Tibetan Medicine. A Set 
of Illustrations to the Seventeenth-Century Ti-
betan Medical Treatise ‘Blue Beryl’. Moscow: 
Galart, 1994. Pp. 37–43. (In Russ.)

Gerasimova K. M. Protection Rituals in Central 
Asian Buddhism. Ulan-Ude: Buryat Scientific 
Center (SB RAS), 1999. 138p. (In Russ.)

Gerasimova K. M. Traditional Tibetan Beliefs in 
the Lamaist Cult System. Novosibirsk: Nauka, 
1989. 320 p. (In Russ.)

Gyalyum Chemo. Women of Tibet. Khabarovsk: 
V. Kozinets, 2020 208 p. (In Russ.)

Gyatso J. Being Human in a Buddhist World: An In-
tellectual History of Medicine in Early Modern 
Tibet. New York: Columbia University Press, 
2015. 544 p. (In Eng.)

Li Q. Origin of gestation theory in Tibetan medi-
cine. Zhonghua Yi Shi Za Zhi. 1995. No. 25(4). 
Pp. 233–237. (In Chin.)

Monument of Tibetan Medieval Culture rGyud-
bZhi. S. Nikolaev, R. Pubaev (eds.). Novosi-
birsk: Nauka, 1989. 349 p. (In Russ.)

Nyima T. Tibetan Buddhist Embryology. St. Peters-
burg: Tanaduk, 2023. 228 p. (In Russ.)

Pabongka Rinpoche. Liberation in Our Hands. S. 
Khos (transl.), A. Terentyev (ed.). Moscow: 
Save Tibet Foundation, 2014. Vol. 1. 616 p. (In 
Russ.)

Pabongka Rinpoche. Liberation in Our Hands. S. 
Khos (transl.), A. Terentyev (ed.). Moscow: 
Save Tibet Foundation, 2014. Vol. 2. 464 p. (In 
Russ.)

Puchko Yu. Tibetan beliefs and superstitions about 
children and childbirth. On: Save Tibet Foun-
dation (website). Available at: http://savetibet.
ru/2018/08/18/tibetan_children.html (accessed: 
25 January 2023). (In Russ.)

rGyud-bZhi: The Canon of Tibetan Medicine. 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

1599

Chapter 91. On: Kunpen Delek (website). Li-
brary. Available at: http://www.kunpendelek.
ru/library/tibetmed/canon/chzhud-shi/454/ (ac-
cessed: 12 December 2022). (In Russ.)

Rudoy V. I., Ostrovskaya E. P., Ermakova T. V. 
Classical Buddhist Philosophy. St. Petersburg: 
Lan, 1999. 544 p. (In Russ.)

Sharaeva T. I. Sacred code in the space of Kalmyk 
traditional dwelling. Oriental Studies. 2020. 
Vol. 13. No. 1. Pp. 41–54. (In Russ.) DOI: 
10.22162/2619-0990-2020-47-1-41-54 

Tsongkhapa Je. The Great Treatise on the Stages of 
the Path to Enlightenment. Books 1–5. Vol. 1. 
A. Kugyavichus (transl.), A. Terentyev (ed.). St. 
Petersburg: Narthang, 1994. 446 p. (In Russ.)

Tsongkhapa Je. The Great Treatise on the Stag-
es of the Path to Enlightenment. Books 1–5. 
Vol. 2. A. Kugyavichus (transl.), A. Terentyev 
(ed.). St. Petersburg: Narthang, 2000. 275 p. (In 
Russ.)

Vasubandhu. Abhidharmakośa (The Treasury of 
Abhidharma). Vol. 2: Section Three ‘The Doc-
trine of the World’, Section Four ‘The Doctrine 
of Karma’. E. Ostrovskaya, V. Rudoy (eds.). 
Moscow: Ladomir, 2001. 755 p. (In Russ.)

Williams P. Some Mahāyāna perspectives on the 
body. In: Coakley S. (ed.) Religion and the 
Body. Cambridge: Cambridge University Press, 
1997. Pp. 205–230. (In Eng.)

Zhabon Yu. Zh. Tibetan sources on the dissemina-
tion of the rGyud-bZhi. Buryat State University 
Bulletin. 2011. No. 8. Pp. 157–161. (In Russ.)

Zhabon Yu. Zh., Vanchikova Ts. P. To the history 
of Tibetan medicine: Main stages of its forma-
tion and development. Vlast'. 2018. Vol. 26. 
No. 1. Pp. 164–169. (In Russ.)

Zopa Rinpoche. Abortion. On: Ganden Tendar Ling 
Dharma Center (website ). Posted on 27 April 
2012. Available at: https://fpmt.ru/lzr_abortion/ 
(accessed: 20 January 2023). (In Russ.)


	id.gjdgxs
	_Hlk149427631
	_Hlk149605830
	_Hlk149429119
	_Hlk149427994
	_Hlk150792233
	_Hlk150792609
	_Hlk150690903
	_Hlk152410042
	_Hlk87549874
	_Hlk153161798
	_Hlk44311110

