
ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

389

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 17, Is. 2, Рp. 389–400, 2024
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

 

УДК / UDC 398.3
DOI: 10.22162/2619-0990-2024-72-2-389-400

Сакральное пространство этнической Бурятии: культ целебных 
родников

Марина Михайловна Содномпилова1

1 Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН (д. 6, ул. Сахьяновой, 670047 
Улан-Удэ, Российская Федерация)

	 доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник
	 0000-0003-0741-0494. E-mail: sodnompilova[at]yandex.ru

© КалмНЦ РАН, 2024 
© Содномпилова М. М., 2024

Аннотация. Введение. Сакральная карта пространства освоения этноса представляет собой 
сложную мозаику полифункциональных зон, включающих место жительства, территории хо-
зяйственного назначения, сакральные места. Сакральную карту пространства этнической Бу-
рятии составляет множество элементов пространства, таких как маркеры границ поселений, 
мест хозяйственной деятельности, погребения, места иерофании. Особняком в сакральном про-
странстве выделяются «лечебные» места, в состав которых входят целебные источники. Целью 
исследования является изучение образов целебных источников, их функций и значимости для 
общества через призму пространственных, социальных «текстов» культуры. Материалы и ме-
тоды. Пространство освоения бурят представляет собой сложное информационное простран-
ство, элементы которого сохраняют актуальность по настоящее время. Целебные источники 
рассматриваются с позиций информационной теории культуры, что позволяет выявить разные 
наслоения иногда противоречивой информации, транслируемой разными поколениями людей. 
Результаты. Прослежены изменения статуса родников от «воды бессмертия», дарованного 
людям божествами, до символа святости буддийских иерархов, благодаря которым появились 
многие аршаны. Представлены образы сверхъестественных хозяев целебных источников. Рас-
смотрены целебные свойства аршанов, практики лечения больных на источниках, обустрой-
ство территорий у родников. Выводы. Исследование культа аршанов и практик лечения их 
водами выявило наиболее актуальную для общества информацию. Информационные пласты, 
характеризующие образ источника, отражают изменения в восприятии его значимости — от 
локального родового статуса до общественного. Изменения вследствие мощного влияния буд-
дизма произошли в ритуальной организации и оформлении лечебных практик и места лечения.
Ключевые слова: этническая Бурятия, целебные источники, сакрализация пространства, ин-
формация
Благодарность. Публикация выполнена при финансовой поддержке государственного зада-
ния Министерства образования и науки России в рамках проекта «Россия и Внутренняя Азия: 
динамика геополитического, социально-экономического и межкультурного взаимодействия 
(XVII–XXI вв.)» (номер госрегистрации:: № 121031000243-5).
Для цитирования: Содномпилова М. М. Сакральное пространство этнической Бурятии: культ 

https://orcid.org/0000-0003-0741-0494


Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

390

целебных родников // Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 2. С. 389–400. DOI: 10.22162/2619-0990-
2024-72-2-389-400

Sacral Space of Ethnic Buryatia: The Cult of Healing Springs

Marina M. Sodnompilova1 

1 Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies, Siberian Branch of the RAS (6, Sakhyanova St., 
670047 Ulan-Ude, Russian Federation)

	 Dr. Sc. (History), Leading Research Associate
	 0000-0003-0741-0494. E-mail: sodnompilova[at]yandex.ru

© KalmSC RAS, 2024
© Sodnompilova M. M., 2024

Abstract. Introduction. The sacral map of ethnic spatial development is a complicated mosaic of mul-
tifunctional zones that includes places of residence, territories for economic activity, and sacral areas 
proper. Ethnic Buryatia’s sacral map comprises a variety of spatial elements, such as border markers 
of settlements, places for economic pursuits, burial grounds, and those of hierophanies. ‘Healing’ 
localities, including healing springs, are somewhat distinguished in this sacral space. Goals. The 
study attempts a review of images of healing springs, their functions and significance for society 
— through the prism of spatial, social ‘narratives’ of culture. Materials and methods. The Buryat de-
velopment space is a compound information environment comprising elements that remain relevant 
to date. Healing springs are considered from the perspective of the information theory of culture, 
which makes it possible to identify a few layers of somewhat contradictory messages articulated by 
representatives of different generations. Results. The paper traces certain chains of changes in status-
es of such springs: from ‘water of immortality’ once granted by deities — to symbols of holiness of 
Buddhist hierarchs whose efforts gave birth to a number of such arshans. Special attention is given 
to images of supernatural patrons of springs, their healing properties and prescribed practices, beau-
tification endeavors across adjacent territories. Conclusions. The insight into the arshan cult and wa-
ter-related practices reveals some most socially relevant details inherent thereto. Information layers 
characterizing the image of a spring reflect certain changes in perceptions of its significance — from 
clan-level status to public one. Furthermore, Buddhism has yielded significant transformations both in 
ritual arrangements, patterns of healing practices, and design of such treatment places.
Keywords: ethnic Buryatia, healing springs, sanctification of space, information
Acknowledgements. The reported study was funded by government assignment, project 
no.  121031000243-5 ‘Russia and Inner Asia: Dynamics of Geopolitical, Socioeconomic, and 
Cross-Cultural Interaction, Seventeenth to Twenty First Centuries’ 
For citation: Sodnompilova M. M. Sacral Space of Ethnic Buryatia: The Cult of Healing Springs. 
Oriental Studies. 2024; 17 (2): 389–400. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2024-72-2-389-400

1.	 Введение
Система представлений о мире и месте че-

ловека в этом мире является одним из важней-
ших условий адаптации человека в природной 
среде. Это фундаментальная основа стратегии 
освоения человеком пространства. Важней-
шим актом доместикации пространства яв-
ляется наделение освоенного пространства 
символическим, сакральным содержанием. 
Сакральную карту пространства этнической 
Бурятии составляет множество элементов 
пространства, таких как маркеры границ по-
селений, мест хозяйственной деятельности, 

погребения, места иерофании. Особое место 
в сакральном пространстве бурят занимают 
места, имеющие статус «лечебных», в составе 
которых главное место занимают аршаны — 
минеральные источники с целебной водой. 

Цель исследования — изучение «лечеб-
ных» мест через призму пространственных, 
социальных «текстов» культуры, которое 
позволит выявить разновременные пласты 
информации, на основе которых формиро-
валась вся композиция образов целебных 
родников.

https://orcid.org/0000-0003-0741-0494


ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

391

2.	 Материалы и методы
Предпринятое нами исследование осу-

ществляется в русле магистральных направ-
лений широкого круга работ, связанных с 
изучением геокультурных образов террито-
рий, многообразия способов и форм освоения 
пространства, реконструкции образов этниче-
ских пространств в культурной памяти наро-
дов. Ключевое значение культурной памяти 
народа видится с позиций информационной 
теории культуры, сквозь призму которой осо-
бенно продуктивно изучение пространства 
жизнеобеспечения номадов Великой степи. В 
отечественной литературе информационный 
подход к культуре развивал Ю. М. Лотман, ко-
торый дал определение понятия человеческой 
культуры как «совокупности всей ненаслед-
ственной информации, способов ее организа-
ции и хранения» [Лотман 2001: 395]. С точки 
зрения способов и форм трансляции инфор-
мации кочевая культура тюрко-монголов уни-
кальна — преимущественно она относится к 
культурам устного типа согласно концепции 
Уолтера Дж. Онга [Ong 2002: 8], в традиции 
которых основная информация транслирует-
ся от поколения к поколению в устной фор-
ме, отражается в материально-вещественной 
трактовке, а усвоение знаний происходит 
посредством практик. Такая специфика куль-
туры определяет чрезвычайную значимость 
устного наследия тюрко-монголов — фоль-
клора во всех его жанрах и обрядовой культу-
ры. Само пространство освоения кочевников 
представляет собой сложное информацион-
ное пространство, насыщенное образами, 
символами, действиями и ограничениями на 
действия, которые сохраняют актуальность 
для его жителей и по сей день. С этих пози-
ций и любой элемент сакрального простран-
ства также представляет собой своеобразную 
информационную композицию, состоящую 
из наслоений иногда противоречивой инфор-
мации, транслируемой разными поколения-
ми людей.  Изучение «лечебных» мест через 
призму пространственных, социальных «тек-
стов» культуры позволит выявить разновре-
менные пласты информации, на основе кото-
рых формировалась вся композиция образов 
этих элементов культурного ландшафта.

3.	 Почитание целебных источников
В этнической Бурятии в XIX – начале 

ХХ вв. были хорошо известны разные по сво-
ей функциональной значимости «лечебные» 

места. В их число входили озера с целебной 
водой и пещеры, исцелявшие от большой 
группы заболеваний, интерпретируемых в на-
роде как «душевные» болезни, а также бешен-
ства; множество минеральных источников, 
водой которых можно было лечить любые 
известные человеку в тот период времени за-
болевания; целебные грязи. С научным позна-
нием природы заболеваний и эффективным 
решением проблемы многих болезней, кото-
рые ушли в небытие, утратилось значение и 
ряда сакральных мест. В настоящее время ин-
терес населения сохраняется преимуществен-
но по отношению к целебным источникам. 
Перечень заболеваний, исцеляемых источни-
ками, также ограничен, поскольку эффектив-
ность лечебного воздействия вод источников 
в разных ситуациях не доказана. Значение и 
статус источников, ритуальное «оформление» 
лечебных практик существенно различаются 
в районах, «подведомственных» буддийской 
религии либо шаманской традиции. Севернее 
о. Байкал, в местах распространения шама-
низма, целебные родники имеют статус родо-
вых священных локусов, которые находятся 
в пользовании преимущественно местных 
жителей. Все они хорошо осведомлены о ме-
стонахождении своих родников, их лечебных 
свойствах и в помощи проводников и их риту-
альных услугах не нуждаются. Воду родников 
обычно берут домой. В Забайкалье многие 
целебные источники получили статус обще-
ственных сакральных мест, куда приезжает 
множество желающих исцелиться. Эти места 
включены в систему буддийских религиозных 
практик и находятся под опекой священнослу-
жителей ближайших буддийских храмов.

3.1.	«Вода бессмертия»
Бурятская земля изобилует родниками, 

ключами, значительную часть которых отно-
сят к лечебным источникам. В бурятском язы-
ке они обозначаются терминами булаг, горхон. 
С распространением буддизма в Монголии 
целебные источники стали называть рашаа­
ном, а в Забайкалье в бурятском языке укоре-
нилось слово аршан. Есть предположения от-
носительно времени его проникновения в бу-
рятский язык: «наиболее интенсивно в бурят-
ский язык проникали устные заимствования 
из тибетского языка в XIX – начале XX вв.» 
[Дондокова 2003: 107]. В свою очередь через 
тибетский язык в бурятский попало немалое 
количество терминов из санскрита, к числу 
которых относится и термин rasayana ‘свя-



Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

392

тая вода’, формами которого стали рашаан и 
аршан. В традиции предбайкальских бурят, 
живущих к северу от озера Байкал и слабо 
знакомых с буддизмом, целебные родники со-
хранили свои исконные названия.

Одним из самых ранних представлений 
о свойствах источников является образ вол-
шебного родника с водой бессмертия, беру-
щего начало на горных вершинах, способно-
го оживлять умерших, по аналогии с живой 
водой в русской культуре. Свидетельством 
такого восприятия свойства вод целебных 
источников является эпитет мүнхэ ‘вечный’. 
Этот образ присутствует в эпических произ-
ведениях бурят. 

На самом раннем этапе освоения терри-
торий вода бессмертия еще не относится к 
культурному пространству — она находится 
высоко в горах, куда не могут добраться даже 
птицы, за исключением ворона. Образ этой 
птицы в контексте с образом воды бессмер-
тия неслучаен: буряты были осведомлены 
о том, что ворон является птицей-долгожи-
телем, а живет он долго, считалось, потому, 
что пьет воду вечности. Создателем воды 
бессмертия выступает верховное божество. 
Включение воды бессмертия в структуру 
освоенного человеком пространства описы-
вается в следующем сюжете: ворон, един-
ственная птица, способная долететь до вер-
шины гольцов (мундарга), «несет в клюве 
вечную воду и несколько капель роняет на 
землю. Там, где упали капли, возникли це-
лебные родники. По монгольским мифоло-
гическим версиям ворон является птицей, 
специально назначенной бурханом, которая 
должна была спустить аршан, приготовлен-
ный богом на землю» [Содномпилова 2019: 
98]. Полагаем, что впоследствии, в более 
поздних версиях1 мифа, возникновение ар-
шанов связывается с образом культурного 
героя — Абай Гэсэра [Бурчина 1990: 260], 
мифического первопредка бурят-булагатов 
Буха-нойона. «В генеалогическом предании 
о предке булагатов сообщается, что тункин-
ские аршаны появляются там, где помочил-

1 Говоря о ранних или поздних версиях 
мифа, мы выдвигаем лишь предположения, по-
скольку вопрос «установления точной датиров-
ки фольклорных данных остается нерешенным 
и, к сожалению, следует признать, что „привяз-
ка“ фольклора к исторической хронологии про-
исходит весьма условно» [Тучкова 2018: 180].

ся2 небесный бык Буха-нойон» [Содномпи-
лова 2009: 121]. 

Большей реальностью отличаются све-
дения, согласно которым первооткрывателя-
ми большинства целебных источников были 
охотники, которых к источнику с чудодей-
ственной водой приводили раненые живот-
ные. В преданиях преимущественно упо-
минается олень: горячий источник Бэлэрэ 
в Аге исцелил раненого охотником изюбря 
[Линховоин 2012: 310], знаменитый ком-
плекс термальных и холодных минеральных 
источников Чойган в Тыве был найден охот-
ником, преследовавшим раненого им лося 
[Аракчаа и др. 2018: 5]. Искупавшись в воде 
источника, олени, согласно сюжету преда-
ния, выздоравливают и убегают3. 

С распространением буддизма и форми-
рованием культа наставника-ламы (буддий-
ского священнослужителя) возникают новые 
версии происхождения целебных источников 
с участием выдающихся буддийских религи-
озных деятелей. В их числе — монгольский 
лама Хоршид Гэгэн Галсан Содном Жамцо, 
живший в начале XIX в., который «взлетел» 
на вершину сакральной горы, набрал там 
«живой воды» и влил ее в один из источни-
ков, берущих начало на горе Мундарга. Счи-
тается, что так появился в Тункинской до-
лине Барун аршан. Сохраняет популярность 
мотив о появлении целебного источника от 
мочи божества, образ которого замещается 
образом буддийского святого. Так возникает 
целебный источник в местности Барун Ха-
сурта, которую посетил известный монах: 
он «…провел моление и помочился здесь. 
Вследствие этого здесь и возник аршан — 
целебный источник. Следующей весной, по-
сле того как здесь помочился лама, источник 
неожиданно разлился, и вода залила село. 
Всех это очень удивило, и впоследствии этот 

2 Вообще моча как мифический первоисточ-
ник лечебной воды отмечена во многих преда-
ниях. Известно позитивное восприятие в среде 
тюрко-монголов этой биологической жидкости 
человеческого организма, которая, согласно тра-
диционным представлениям, обладала сильны-
ми лечебными свойствами [Содномпилова 2019: 
182].

3 Примечательно, что в традиционных пред-
ставлениях бурят олень, как и ворон, является 
долгожителем. Возможно, что его долголетие в 
мировоззрении монгольских народов также свя-
зано с «водой бессмертия» — целебными арша-
нами [Содномпилова и др. 2012: 88].



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

393

ключ стал почитаться как целебный источ-
ник» [Нацов 1995: 72]. Целебные источники 
появились и там, где обосновался хамбо-ла-
ма Итигэлов. В Иволгинском районе особо 
популярен аршан Улзыта, вода которого, как 
считается, помогает при разных заболевани-
ях. В настоящее время буддийскими священ-
нослужителями отмечается, что появление 
новых источников с целебной водой сопут-
ствует деятельности нынешнего хамбо-ламы 
Дамбы Аюшеева. В Иволгинском районе из-
вестность обретает аршан Ариун-Булаг, рас-
положенный у горы Баян-Улаан. Источник 
был открыт в 2008 г. На его склоне находит-
ся обо, и это единственное обо, на котором 
читает молебны сам хамбо-лама Дамба Аю-
шеев. «О целебности этого аршана уже идет 
народная молва. Так, например, по словам 
смотрителя юрты А. Б. Шагжеева, многочис-
ленные посетители источника используют 
аршан для успешного лечения заболеваний 
желудочно-кишечного тракта. География по-
сетителей простирается от всех районов ре-
спублики до Иркутска, Москвы и Санкт-Пе-
тербурга» [Целебные источники 2023].

3.2.	Сверхъестественные хозяева це-
лебных источников

Все целебные источники имеют своих 
духов-хозяев. Обычно духами-хозяевами 
целебных источников выступали божества 
местности, где находится исток родника. 
«Так хозяином халуун аршана (горячего ар-
шана) на берегу реки Сагаан гол, в местно-
сти Туран, является божество-покровитель 
Тункинской долины Шаргай нойон. Этот 
целебный источник иначе называют „веч-
но кипящий чай Шаргай нойона‟» [Сод-
номпилова 2019: 98]. Другой тункинский 
аршан  ― Хэнгэргын аршан, называемый 
с давних пор гашуун аршан («горький» ар-
шан), в воззрениях местных бурят счита-
ется мочой духа-хозяина горы Мундарга 
Моон тойна [Содномпилова 2019: 104]. Ду-
хами-хозяевами многих источников высту-
пают девушки или женщины, которые спа-
сают людей от жажды. Таков, в частности, 
образ хозяйки известного в Аге аршана в 
урочище Хилгындэ [Линховоин 2012: 310]. 
На территории проживания предбайкаль-
ских бурят духи-хозяева целебных источ-
ников входили в состав улусно-общинных 
духов, о которых считалось, что они  покро-
вительствуют только определенному улусу 
или группе близких маленьких улусов. Они 

приравнивались по статусу к эжинам (хозя-
евам) местной горы, озера, речки [Михай-
лов 1980: 93]. Сами источники относились 
к святым местам, так же как места погребе-
ний шаманов и шаманок, места снисхожде-
ния на землю небесных камней буумал-шу-
луун.

Целебные источники, как и многие дру-
гие культовые объекты в буддийской Бу-
рятии, также подверглись так называемой 
ламаизации (ассимиляции добуддийских 
культов буддийской церковью). Такая ла-
маизация обычно выражалась «в учреж-
дении поблизости от прежнего культового 
места ламаистского обо, бумхана; богосло-
вы сочиняли тибетоязычный и монголо
язычный обрядник жертвоприношения, в 
котором прежнее имя „хозяина‟ заменялось 
тибетским; обряды совершались ламами по 
ламаистскому ритуалу» [Галданова и др. 
1983: 120]. Дух-хозяин аршана после «об-
щения» с буддийскими священнослужите-
лями «соглашался» принять буддийскую 
веру и принимал новое буддийское имя, и с 
этих пор все обряды, связанные с лечением 
на таком роднике, проводили ламы. Однако 
некоторые аршаны остаются в ведении ша-
манов. Это объясняется местными жителя-
ми   отказом духа-хозяина аршана принять 
буддийскую веру. На таких аршанах моле-
ние перед сеансом лечения проводят шама-
ны [ПМА: Д. А. С.]. На некоторых целебных 
источниках, расположенных вблизи города, 
которые посещаются большим количеством 
паломников, служители вообще  отсутству-
ют ― там обряды почитания совершаются 
непосредственно пациентами. Свидетель-
ством постепенного перехода культа це-
лебных источников под опеку буддийского 
духовенства является наблюдение Л. Линхо-
воина, который отмечал в своей работе, что 
«Страдающие всякими недугами с давних 
пор лечились на аршанах по рекомендации 
костоправов, а впоследствии лекарей-лам» 
[Линховоин 2012: 310].

3.3.	Лечебное воздействие вод аршанов
Начало исследованию химического со-

става целебных источников в Бурятии было 
положено в первой половине ХХ в. В насто-
ящее время исследования продолжаются, 
обретая комплексный характер: проводятся 
физико-химические, гидрогеохимические, 
гидробиологические, микробиологиче-
ские, медико-биологические исследования. 



Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

394

Результаты исследований способствуют 
определению характеристик источников и 
выявлению их влияния на организм чело-
века. Однако такие исследования затрону-
ли весьма ограниченное число целебных 
источников. В Бурятии подобные исследо-
вания были проведены на родниках курорта 
«Жемчуг» и «Нилова пустынь» Тункинско-
го района, Горячинск Прибайкальского рай-
она. Большинство источников до сих пор не 
исследованы. Поэтому люди, приняв реше-
ние о необходимости лечения на источни-
ке, вынуждены опираться на опыт предков. 
Народный опыт лечения на минеральных 
источниках, накапливавшийся в течение 
многих лет и даже веков, способствовал 
формированию устойчивого мнения у на-
селения о пользе того или иного источника 
для лечения конкретных заболеваний. Вода 
и грязи большинства целебных источников, 
насыщенных разными минералами, были 
полезны для желудочно-кишечного тракта, 
при заболеваниях опорно-двигательного 
аппарата, периферической и центральной 
нервной системы, гинекологических забо-
леваниях. Люди употребляли воду мине-
ральных источников для питья, принимали 
ванны, вдыхали испарения, грязи использо-
вали как аппликаторы. Водой источников, 
полезных для глаз, промывали глаза или 
использовали ее как капли. Удивительно, но 
сегодня народный опыт лечения на целеб-
ных источниках подтверждается данными 
комплексных исследований аршанов. Так, 
например, высокая температура вод источ-
ников, полезных для лечения костно-мы-
шечной системы, обогащение их кремние-
вой, ортоборной кислотами, углекислотой, 
метаном создают условия для активизации 
кровообращения и нормализации метабо-
лических процессов в суставном хряще. 
Низкая активность радона при высоких 
температурах воды оказывает болеутоляю-
щее действие [Профилактическая медицина 
2022: 144, 146].

3.4.	Практика лечения 
Период и продолжительность лечения. 

В традиционных представлениях бурят со-
хранились воззрения о наилучшем времени, 
когда следует проводить процедуру лече-
ния на минеральных источниках. У бурят 
курортный сезон начинался с конца мая и 
продолжался до сентября. У агинских бурят 
«…самым эффективным временем счита-

лось время до первой половины июня. Эта 
пора называлась үндэhэнэй үе — «корневая 
пора», т.  е. время активной работы корней 
растений. Называли это время и более поэ-
тично хэрмэн шэхэнэй үе — „пора беличье-
го ушка‟, так назывались молодые листочки 
на березах. Не менее эффективной считали 
неделю эриихэ, наступающую в первой по-
ловине или середине сентября» [Линхово-
ин 2012: 310]. Л. Линховоин под названием 
эриихэ имеет в виду время появления на не-
босклоне звезды Риши / Риха1 в буддийской 
астрологии, что знаменует обретение арша-
нами особой целительной силы [Миягашева 
2022: 90]. По другим сведениям, время эри-
ихэ наступало во второй половине сентября 
и нередко растягивалось до октября. Так, 
полезной для лечения суставов считалась 
вода холодных источников Баргузинской 
долины, Иволги, Аги, и больные ревматиз-
мом, радикулитом люди окунались в холод-
ную воду и в сентябре, и даже в октябре 
[Линховоин 2012: 310]. 

Дарующим силу целебным источникам 
считается особый летний день — 15 чис-
ла лунного месяца в июне. «Закаменские 
буряты верили, что в эту ночь полнолуния 
на землю опускается благодать и старались 
рано утром, перед восходом солнца посе-
тить целебные источники, чтобы напить-
ся воды» [Галданова 1987: 20]. Источники 
Баргузинской долины «по народным при-
метам особую целебную силу воды и грязи 
имеют в пору цветения черемухи» [Гомбо-
ев 2006: 80]. 

Мнения о продолжительности лечения 
на родниках расходятся. В прошлом «боль-
ные ревматизмом люди принимали ванны с 
водой целебных источников в обыкновен-
ных деревянных бочках с подогретым ар-
шаном и сидели в ней, не соблюдая режима 
времени и температуры» [Линховоин 2012: 
310]. В настоящее время неопределенность 
сохраняется: одни считают, что достаточно 
одного дня, в течение которого обливание 
водой совершают три раза [ПМА: Д. Б. Б.], 
другие верят, что для излечения болезни до-
статочно «пить аршан или принимать ванны 

1 Такой взгляд буддистов на силу определен-
ной звезды не уникален. Известно, что хакасы 
пили лекарства, приготовленные из целебных 
трав, только вечером, когда на небе появлялись 
звезды. «Верили, что в это время лекарство дей-
ствует сильнее» [Львова и др. 1989: 15].



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

395

в течение недели, самое большее — двух 
недель» [Линховоин 2012: 310]. «По народ-
ной традиции на один и тот же источник 
следовало выезжать нечетное количество 
раз, количество приема воды или ванн так-
же должно было быть нечетным» [Барху-
това и др. 1999: 167]. В период лечения на 
источнике и после него старались оберегать 
организм от физического переутомления, 
переохлаждения. 

Виды лечебных процедур. На термаль-
ных источниках больные принимают ван-
ны1. На холодных источниках практикуют 
обливания. Под струями холодного источ-
ника желательно находиться недолго и ста-
раться не подставлять под холодную воду 
поясницу, так как можно было застудить 
почки. После обливания не следует обти-
рать тело полотенцем — необходимо, что-
бы вода высыхала на теле постепенно, на-
сыщая кожу минералами. После холодных 
процедур тело начинает разогреваться, что 
благотворно действует на больные суставы. 
Нередко в одном месте находятся термаль-
ные и холодные источники, которые позво-
ляли сочетать горячие ванны с обливаниями 
холодной водой. Известно, что «активация 
обмена веществ и окислительно-восстано-
вительных процессов в тканях происходит 
только под влиянием горячих и холодных 
процедур. Минеральные ванны и обливания 
положительно влияют на бактерицидную 
активность кожи и иммунокомпетентные 
органы, ограничивая развитие аллергиче-
ских реакций» [Аракчаа и др. 2018: 97].  

Помимо воды аршанов, люди широко 
использовали в лечении ряда заболеваний 
целебные грязи, органоминеральные обра-
зования, содержащие терапевтически актив-
ные вещества (соли, газы, биостимуляторы) 
и живые организмы. В народной практике 
лечения грязи исцеляют больные суставы, 

1 На горячих источниках Окинского района 
Республики Бурятия лечили заболевания ног и у 
лошадей, причем даже зимой. «В прошлом, ког-
да я жил в Оке, дорог в район не было — все во-
зили на лошадях, в основном зимой. Один чело-
век на пяти лошадях груз возил из Монд. Дорога 
сложная — то снег, то грязь. На ногах лошадей 
налипал лед, лошади начинали хромать. Тогда 
мы водили лошадей на горячий (незамерзаю-
щий) источник, ноги лошадей омывали горячей 
водой. Несколько раз так сделаешь, и лошадь 
перестает хромать. Целебная вода такая» [ПМ 
РЦНТ: У. В. Л.].

заживляют раны, заболевания кожи. Подхо-
дят грязи и для лечения лошадей:  окинские 
буряты, если лошадь повреждала копыта, 
брали ее на аршан (шутхэлэн аршан) и заво-
дили в грязь. Процедуру проводили теплым 
днем (когда земля согревалась солнцем), 
привязывая лошадь на два-три часа [ПМ 
РЦНТ: Г. В. Ц.].

Обустройство лечебных мест. Места, 
где расположены целебные источники, об-
устраивали: устанавливали деревянные 
бочки, делали срубы для принятия ванн, не-
подалеку строили домики для проживания. 
Наиболее красочно атмосферу аршанов 
передал Ф. Я. Кон в начале XX в., описы-
вая одно из таких мест в Туве: «местность 
[Арджан] поражала своей дикой красотой. 
Издали блестела белизной огромная извест-
ковая скала, только на вершине покрытая 
зеленой шапкой леса. Посередине отвесной 
скалы кто-то ухитрился прикрепить не то 
„джеламу‟, не то флаг. У подножия скалы 
небольшие сложенные из бревен срубы, 
скрывающие купающихся от нескромных 
взоров посторонних. Жилых построек нет. 
„Курортные больные‟ ютятся в ими же при-
везенных разноцветных палатках. Между 
палатками снуют сойоты, дархаты, монголы 
в разноцветных халатах, среди которых пре-
обладает красный цвет халатов лам. Немно-
го поодаль разной масти лошади, а на горке 
обреченные на заклание, пригнанные сюда 
самими же больными овцы» [Кон 1936: 191].

Сегодня на популярных целебных источ-
никах строят дома для проживания, здания, 
где принимают ванны, бани, сауны, домики 
для смотрителей, источники сопровожда-
ются информационными табличками с ука-
занием температуры, химического состава, 
медицинскими рекомендациями.  

Ритуально-магическая часть лечебных 
процедур. Лечение на источниках требова-
ло соблюдения ряда мер, направленных на 
установление диалога с природой в лице 
духа-хозяина источника. По отношению к 
нему следовало строго соблюдать опреде-
ленные правила, поскольку от его благо-
склонности зависел итог лечения. «Не ре-
комендовалось отправляться на источники 
без опытного проводника, не только хорошо 
знающего путь к источнику, но и имеющего 
большой опыт лечебной практики. Обыч-
но такими проводниками бывали пожилые 
мужчины, поскольку еще в недавнем про-



Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

396

шлом женщинам воспрещалось посещать 
горные источники» [Содномпилова 2009: 
117]. В среде предбайкальских бурят при-
нято было посещать только те родники, ко-
торые находились на родовой территории. 
Обычно целебную воду брали домой — тра-
диция лечиться возле родника отсутствует. 
Если возникала необходимость посетить 
целебный родник в другой местности, пер-
воначально следовало испросить разреше-
ния у местных жителей. Также необходимо 
было принести небольшую жертву духу-хо-
зяину родника (монеты, пищу).

Алтайцы, готовясь к посещению целеб-
ного источника, «стремились убрать макси-
мум тех знаков, что обозначали их принад-
лежность к среднему миру. В дороге не поль-
зовались туалетным мылом и одеколоном, 
так как духи не любят человеческих запахов; 
женщины оставляли все свои украшения 
дома; мясо на источниках варили без соли» 
[Сагалаев 1992: 85]. Буряты считают обяза-
тельным «угостить» духа-хозяина источни-
ка, чтобы исход лечения был положитель-
ным. Особой популярностью среди жителей 
Бурятии пользуются целебные источники 
Тункинской долины, и в частности аршаны 
«Ниловой пустыни» [Содномпилова 2009: 
116]. Эти источники выделяются особыми 
внешними признаками (форма водорослей), 
которые служат ориентирами для больных. 
Так, глазной источник характеризуется нали-
чием на поверхности водорослей, образую-
щих форму круглых выпуклых образований, 
похожих на глазное яблоко [ПМА: Т. Д. Х.]. 
Вода других аршанов, полезных для глаз, ха-
рактеризуется наличием пузырьков, также 
напоминающих глазное яблоко. Этой водой 
с пузырьками следовало промывать глаза 
[ПМА: Д. Б. Б.]. 

Больные, желающие пройти курс лече-
ния на водном источнике, должны придер-
живаться определенных правил. Запреща-
лось лечиться сразу от нескольких заболе-
ваний в одно посещение. При употреблении 
воды источника внутрь особенно важное 
значение имело время, когда это следовало 
делать. «Пить целебную воду необходимо 
было в ранний предрассветный час (ле-
том — в 3 часа ночи), когда еще спят птицы. 
Это правило обусловлено верой в то, что 
аршан, из которого утром напились птицы, 
теряет свою лечебную силу» [Содномпило-
ва 2009: 117]. В связи с этим и следовало ис-

пить целебную воду до того, как ее попро-
бует птица. Такие представления являются 
современным толкованием более древнего 
предания, связанного с конкретной птицей 
— вороном. «Из аршана, чтобы вода име-
ла силу, нужно брать утром, прежде чем 
напьется из него ворон, потому что ворон 
рано прилетает пить. Оттого он получает 
бессмертие» [Потанин 1883: 210].

Приступая к лечению, гадали о пользе 
силы источника для конкретного челове-
ка. В прошлом, по-видимому, чаще гада-
ли на бараньей лопатке — по наблюдению 
Ф. Кона, «более десятка овечьих лопаток с 
надписями на них на монгольском и тибет-
ском языках» [Кон 1936: 192] находились 
возле горячего ключа на ова. Но были из-
вестны и другие виды гадания1. 

3.5.	Водные источники и змеи
В традиционных представлениях с во-

дными источниками тесно связаны образы 
змей — в силу устойчивости мнений, что 
змеи любят воду2. Особое отношение сло-
жилось к змеям на аршанах. Появление 
змеи на источнике расценивалось бурятами 
неоднозначно: встреча со змеей на земле 
рассматривалась позитивно, но змея вбли-
зи источника или в самой воде считалась 
плохим знаком. Буряты особенно выделяли 
змею с рожками, предположительно гадюку. 
При встрече с такой змеей на земле следова-
ло расстелить перед ней платок — если змея 
заползала на платок, то это сулило хозяину 
платка богатство3. 

1  См. подробно: [Содномпилова 2009]. 
2 В хакасских преданиях змея выступает в 

качестве матери — прародительницы таких рек, 
как Туба, Кизир и Казыр [Бурнаков 2020: 95].

3 Такие представления были широко рас-
пространены у тюрков Южной Сибири, монго-
лов. Ойраты, увидев такое редкое явление, как 
скопление змей, должны были сесть на землю и 
расстелить перед змеями подол своей одежды. 
Предполагалось, что змея обязательно заползет 
на подол и оставит либо свою шкуру, либо золо-
то — «подарок» следовало обернуть пятицвет-
ным хадаком и хранить дома как драгоценность 
[Эрдэнэболд 2013: 61]. Сходные воззрения бы-
товали и у русских. Согласно рекомендации, 
человек увидевший скопление змей под пред-
водительством змеи с золотой короной на голо-
ве, должен разостлать перед ней белый платок 
— «царь змей в благодарность к нему оставляет 
на платке корону, приносящую богатство и все-
ведение»  [Демич 2017: 116]. 



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

397

Как уже говорилось выше, змея могла 
оказаться в воде источника. Известен слу-
чай, когда змея заползла в источник и ока-
залась вместе с принимающим ванну боль-
ным. Ее появление, по мнению местных 
жителей, нивелировало положительный 
результат лечения. Кроме того, считалось, 
что если змея заползет в горячий источник, 
она может остудить воду. Только соверше-
ние специального обряда духу-хозяину ар-
шана может вернуть прежнюю температуру 
[ПМА: Д. А. С.]. Эти воззрения совпадают 
с мнением соседей бурят — тюркских наро-
дов Южной Сибири. Так, алтайцы считают, 
что в образе змеи является людям дух-хо-
зяин источника; в этом случае «проводник 
просит человека, увидевшего змею, по-
кинуть эту местность — от лечения будет 
только вред» [Тюркские народы Сибири 
2006: 450]. Причиной явления духа-хозяина 
в «змеином» образе может быть неправиль-
ное поведение больного перед отправлени-
ем на источник. 

Опасаясь встреч со змеями на целебных 
родниках, принимали особые меры. Внима-
ние привлекает атрибут, который следует 
брать с собой на аршан, — это черно-белая 
веревка.   Пестрая веревка, сплетенная из 
волоса черного и белого яков, была важ-
ным сакральным предметом в быту окин-
ских бурят. Называлась она могой ‘змея’, и 
плели такую веревку способом могойшул-
ха. Такая веревка прикреплялась у порога 
дома и выполняла функции оберега жили-
ща. «Если такая веревка есть в доме, в него 
ничто плохое (злые духи) не проникнет» 
[ПМ РЦНТ: А. С. Б.]. Пригодится веревка и 
тем, кто собирается побывать на целебном 
источнике-аршане, — известно, что такая 
веревка отпугивает змей. Не возбраняется 
брать такую веревку и охотникам. В тюр-
ко-монгольском фольклоре известен ряд 
сюжетов по этому поводу. Так, в частности 
в хакасском предании царь-змей советует 
хакасу из сеока аара обтянуть свою юрту 
пестрым арканом, чтобы спасти свою жизнь 
от нападения змеиных полчищ. С тех пор 
для ограждения дома от змей хакасы вокруг 
юрты натягивают пестрый аркан из белой 
и черной шерсти [Бутанаев, Монгуш 2005: 
78]. Вообще пестрый цвет в мировоззрении 

тюрко-монгольских народов устойчиво ас-
социируется со змеей от ее обозначений в 
лексике до обрядовой атрибутики. Ойраты, 
избегая прямо называть змей, использовали 
прием иносказания, обозначая ее «пестрой 
веревкой» [Эрдэнэболд 2013: 61]. Буряты 
жертвуют Могой-хану, повелителю змей, 
пеструю овцу. 

4.	 Заключение
В пространстве этнической Бурятии 

множество холодных и термальных целеб-
ных источников. Воды источников пред-
ставляют собой сложные многокомпонент-
ные растворы, по убеждению лечащихся, 
помогающие в исцелении разных заболе-
ваний. Химический состав и лечебный эф-
фект большинства целебных источников 
не были исследованы. В этой связи   «ори-
ентиром» для желающих исцелиться на ар-
шане служит только накопленный за долгие 
годы опыт предыдущих поколений. В буд-
дийской традиции наиболее благотворным 
временем посещений источников была 
осень, по причине появления на небоскло-
не звезды Риши / Риха, которая особо почи-
тается буддистами. Считалось, что ее свет 
благотворно воздействовал на любую воду, 
а силу целебных источников  увеличивал в 
несколько раз [Вторушина 2023]. К добуд-
дийскому периоду относятся взгляды об 
особой пользе источников в весеннюю пору. 
Мифоритуальный контекст традиций лече-
ния на источнике включает представления о 
духе-хозяине источника, магию (различные 
гадания), благодарственные, умилостиви-
тельные обряды духу-хозяину источника.  

В целом культ аршанов и практика лече-
ния его водами наглядно показывает, как со-
храняется актуальная для общества инфор-
мация, какие ее слои «выпадают» из инфор-
мационного поля и замещаются другими. 
Информационные пласты, характеризую-
щие образ источника, отражают изменения 
в восприятии его значимости — от локаль-
ного родового статуса до общественного. 
Изменения вследствие мощного влияния 
буддизма произошли в ритуальной органи-
зации и оформлении лечебных практик и 
места лечения.



Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

398

Полевые материалы автора
Информант Д. Б. Б., 1983 г. р., г. Улан-Удэ (мате-

риалы 2023 г.).
Информант Д. А. С., 1976 г. р., г. Улан-Удэ (мате-

риалы 2023 г.).
Информант Т. Д. Х., 1923 г. р., хонгодор, г. Кяхта 

Республики Бурятия (материалы 2003 г.).

Author’s Field Data
Informant: A. S. D., b. 1976. Rec. in Ulan-Ude 

(Republic of Buryatia), 2023. (In Bur. and 
Russ.)

Informant: B. B. D., b. 1983. Rec. in Ulan-Ude 
(Republic of Buryatia), 2023. (In Bur. and 
Russ.)

Informant: D. Kh. T., b. 1923, ethnic Buryat, 
Khongodor tribe. Rec. in Kyakhta (Kyakhtinsky 
District, Republic of Buryatia), 2003. (In Bur. 
and Russ.)

Литература
Аракчаа и др. 2018 — Аракчаа К.  Д., Смирно-

ва И. Н., Копылова Ю. Г. Аржаан Чойган —
целительная жемчужина Тувы. Кызыл: Жур-
налист, 2018. 168 с. 

Бархутова и др. 1999 — Бархутова Д. Д., Цыре-
торов С.  Ц., Намсараев Б.  Б., Банзаракца-
ева Т. Г. Традиции рекреационного исполь-
зования водных экосистем в лесостепных 
районах Бурятии // Проблемы традицион-
ной культуры народов Байкальского реги-
она: мат-лы Междунар. науч.-практ. конф. 
(г.  Улан-Удэ, 2–3 июля 1999 г.). Улан-Удэ: 
БНЦ СО РАН, 1999. С. 166–168. 

Бурнаков 2020 — Бурнаков В. А. «Змеиные сю-
жеты» в фольклоре хакасов // Томский жур-
нал лингвистических и антропологических 
исследований. 2020. № 1(27). C. 90–100. 
DOI: 10.23951/2307-6119-2020-1-90-100

Бурчина 1990 — Бурчина Д. А. Гэсэриада запад-
ных бурят. Новосибирск: Наука, 1990. 449 с. 

Бутанаев, Монгуш 2005 — Бутанаев В. Я., Мон-
гуш Ч. В. Архаические обычаи и обряды са-
янских тюрков. Абакан: Хакасск. гос. ун-т, 
2005. 197 с.

Вторушина 2023 — Вторушина Н. Маршрут вы-
ходного дня: едем купаться в Риху [электрон-
ный ресурс] // URL: https://clck.ru/35jWSd 
(дата обращения: 16.09.2023).

Галданова 1987 — Галданова Г. Р. Доламаист-
ские верования бурят. Новосибирск: Наука, 
1987. 114 с.

Галданова и др. 1983 — Галданова Г. Р., Гера-
симова К. М., Дашиев Д. Б., Митупов Г. Ц. 
Ламаизм в Бурятии XVIII – начала XX в. Но-

восибирск: Наука, 1983. 233 с.
Гомбоев 2006 — Гомбоев Б. Ц. Культовые места 

Баргузинской долины. Улан-Удэ: ВСГАКИ, 
2006. 287 с. 

Демич 2017 — Демич В.  Ф. О змее в русской 
народной медицине (культурно-этнографи-
ческий очерк) // Инородцы. Очерки дорево-
люционной этнографии. М.: Common place, 
2017. С. 108–138.

Дондокова 2003 — Дондокова Д. Д. Лексика ду-
ховной культуры бурят. Улан-Удэ: БНЦ СО 
РАН, 2003. 135 с.

Кон 1936 —  Кон Ф. Я. За пятьдесят лет. 2-е изд. 
Т. 3–4. М.: Советский писатель, 1936. 344 с.

Линховоин 2012 — Линховоин Л. Лодон багшын 
дэбтэрhэ. Материалы на бурятском и рус-
ском языках. Улан-Удэ: Монгол-буриад ном, 
2012. 384 с. 

Лотман 2001 — Лотман Ю.  М. Семиосфера. 
Культура и взрыв. Среди мыслящих миров. 
Статьи. Исследования. Заметки. СПб.: Ис-
кусство-СПБ, 2001. 703 с.

Львова и др. 1989  — Львова Э.  Л., Октябрь-
ская И. В., Сагалаев А. М., Усманова М. С. 
Традиционное мировоззрение тюрков Юж-
ной Сибири. Человек. Общество. Новоси-
бирск: Наука, 1989. 243 с.

Михайлов 1980 — Михайлов Т.  М. Этническая 
характеристика шаманского пантеона бурят 
// Быт бурят в настоящем и прошлом (XIX – 
начало XX в.). Улан-Удэ: Иркутская област-
ная типография № 1, 1980. С. 73–100.

Миягашева 2022 — Миягашева С. Б. «Пять це-
лебных вод»: аршаны в традиционной куль-
туре бурят // Актуальные проблемы исследо-

Полевые материалы Республиканского цент­
ра народного творчества (запись 2022 г.)

Информант А. С. Б., 1958 г. р., с. Хурга Окинско-
го района Республики Бурятия.

Информант Г. В. Ц., 1957 г. р., с. Орлик Окинско-
го района Республики Бурятия. 

Информант У. В. Л., 1947 г. р., с. Зун-Мурино 
Тункинского района Республики Бурятия.

Field Data of Buryatia Folk Art Center
Informant: S. B. A., b. 1958. Rec. in Khurga 

(Okinsky District, Republic of Buryatia), 2022. 
(In Bur. and Russ.)

Informant: V. L. U., b. 1947. Rec. in Zun-Murino 
(Tunkinsky District, Republic of Buryatia), 
2022. (In Bur. and Russ.)

Informant: V. Ts. G., b. 1957. Rec. in Orlik (Okinsky 
District, Republic of Buryatia), 2022. (In Bur. 
and Russ.)



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

399

вания этноэкологических и этнокультурных 
традиций народов Саяно-Алтая:  Мат-лы 
VII междунар. науч.-практ. конф. (г. Кызыл, 
22–25  июня 2022 г.). Кызыл: ТувГУ, 2022. 
С. 89–91.

Нацов 1995 — Нацов Г.-Д. Материалы по исто-
рии и культуре бурят. Ч. I. Пер. и примеч. 
Г.  Р.  Галдановой. Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 
1995. 156 с.

Потанин 1883 — Потанин Г.  Н. Очерки Севе-
ро-Западной Монголии. Выпуск IV. Мат-лы 
этнографич. СПб.: Тип. В. Киршбаума, 1883. 
1029 с.

Профилактическая медицина 2022 — Профи-
лактическая медицина. Актуальные меди-
ко-экологические проблемы Сибири / под 
общ. ред. акад. М. Ф. Савченкова. Иркутск: 
ИНЦХТ, 2022. 202 с.

Сагалаев 1992 — Сагалаев А. М. Алтай в зеркале 
мифа. Новосибирск: Наука, 1992. 175 с.

Содномпилова 2009 — Содномпилова М. М. Мир 
в традиционном мировоззрении и практи-
ческой деятельности монгольских народов. 
Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 2009. 366 c.

Содномпилова и др. 2012 — Содномпило-
ва М. М., Нанзатов Б. З., Эрдэнэболд Л. Зоо-
морфный код в контексте этногенетических 
связей монгольских и тюркских народов // 

Культурное наследие народов Центральной 
Азии. Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 2012. С. 83–
97.

Содномпилова 2019 — Содномпилова М.  М. 
Между медициной и магией: практики на-
родной медицины в культуре монгольских 
народов (XVII–XIX вв.). М: Наука, Вост. 
лит., 2019. 205 с. 

Тучкова 2018 — Тучкова Н.  А. Проблема исто-
рической датировки фольклорного матери-
ала // Вестник Томского государственного 
университета 2018. № 432. С. 178–181. DOI: 
10.17223/15617793/432/23

Тюркские народы Сибири 2006 — Тюркские на-
роды Сибири / отв. ред. Д. А. Функ, Н. А. То-
милов. М.: Наука, 2006. 678 с.

Целебные источники 2023 — Целебные 
источники Иволгинской долины [элек-
тронный ресурс] // URL: https://dzen.ru/a/
Yj6221Skwx9jKQwT (дата обращения: 
28.10.2023).

Эрдэнэболд 2013 — Эрдэнэболд Л. Традицион-
ные верования ойрат-монголов (конец XIX – 
начало XX в.). Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 
2013. 196 с.

Ong 2002 — Ong W. J. Orality and Literacy. 
The Technologizing of the Word. New York: 
Routledge, 2002. 203 р.

References
Arakchaa K. D., Smirnova I. N., Kopylova Yu. 

G. Arzhaan Choygan — The Healing Gem of 
Tuva. Kyzyl: Zhurnalist, 2018. 168 p. (In Russ.)

Barkhutova D. D., Tsyretorov S. Ts., Namsaraev B. 
B., Banzaraktsaeva T. G. Recreational traditions 
and aquatic ecosystems in forest-steppe 
territories of Buryatia. In: Traditional Ethnic 
Cultures of the Baikal Region. Conference 
proceedings (Ulan-Ude, 2-3 July 1999). Ulan-
Ude: Buryat Scientific Center (SB RAS), 1999. 
Pp. 166–168. (In Russ.)

Burchina D. A. The Geseriad of Western Buryats. 
Novosibirsk: Nauka, 1990. 449 p. (In Russ.)

Burnakov V. A. “Snake motives” in Khakas folklore. 
Tomsk Journal of Linguistics and Anthropology. 
2020. No. 1(27). Pp. 90–100. (In Russ.) DOI: 
10.23951/2307-6119-2020-1-90-100

Butanaev V. Ya., Mongush Ch. V. Sayan Turks: 
Archaic Customs and Rites. Abakan: Khakassia 
State University, 2005. 197 p. (In Russ.)

Demich V. F. On snake in Russian folk medicine: 
An essay in culturology and ethnography. 
In: Sivkov D. Yu. (comp.) Aliens: Essays in 
Pre-Revolutionary Ethnography. Moscow: 
Common Place, 2017. Pp. 108–138. (In Russ.)

Dondokova D. D. Buryat Spiritual Culture: 
Vocabulary. Ulan-Ude: Buryat Scientific Center 
(SB RAS), 2003. 135 p. (In Russ.)

Erdenebold L. Traditional Beliefs of Oirat Mongols, 
Late Nineteenth to Early Twentieth Centuries. 
Ulan-Ude: Buryat Scientific Center (SB RAS), 
2013. 196 p. (In Russ.)

Funk D. A., Tomilov N. A. (eds.) Turkic Peoples 
of Siberia. Moscow: Nauka, 2006. 678 p. (In 
Russ.)

Galdanova G. R. Рre-Lamaist beliefs of the Buryats. 
Novosibirsk: Nauka, 1987. 113 p. (In Russ.)

Galdanova G. R., Gerasimova K. M., Dashiev D. B., 
Mitupov G. Ts. Lamaism in Buryatia: Eighteenth 
to Early Twentieth Centuries. Novosibirsk: 
Nauka, 1983. 233 p. (In Russ.)

Gomboev B. Ts. Barguzin Valley: Places of Cult. 
Ulan-Ude: East-Siberian State Institute of 
Culture, 2006. 287 p. (In Russ.)

Kon F. Ya. Over the Fifty Years. Second edition. 
Vols. 3–4. Moscow: Sovetskiy Pisatel, 1936. 
344 p. (In Russ.)

Linkhovoin L. Writings of Lodon Bagshi. Ulan-
Ude: Mongol-Buriad Nom, 2012. 384 p. (In Bur. 
and Russ.)
Lotman Yu. M. Semiosphere. Culture and Explosion. 

Inside Thinking Worlds. Articles, studies. notes. 
St. Petersburg: Iskusstvo-SPB, 2001. 703 p. (In 
Russ.)

Lvova E. L., Oktyabrskaya I. V., Sagalaev A. M., 
Usmanova M. S. Traditional Worldviews 
of South Siberian Turks: Man, Society. 



Oriental Studies. 2024. Vol. 17. Is. 2

400

Novosibirsk: Nauka, 1989. 243 p. (In Russ.)
Mikhailov T. M. Ethnic characteristics of Buryat 

shamanic pantheon. In: Buryat Everyday Life 
in Past and Present Times, Nineteenth to Early 
Twentieth Centuries. Ulan-Ude: Institute of 
Social Sciences (SB USSR Acad. of Sc.), 1980. 
Pp. 73–100. (In Russ.)

Miyagasheva S. B. «Five healing waters»: The 
arshans in the traditional culture of the Buryats. 
In: Mongush E. D. (ed.) Ethnoecological 
and Ethnocultural Traditions of Sayan-Altai 
Peoples: Topical Research Issues. Conference 
proceedings (Kyzyl, 22–25 June 2022). Kyzyl: 
Tuvan State University, 2022. Pp. 89–91. (In 
Russ.)

Natsov G.-D. Materials in Buryat History and 
Culture. Pt. 1. G. Galdanova (transl., comment.). 
Ulan-Ude: Buryat Scientific Center (SB RAS), 
1995, 156 p. (In Russ.)

Ong W. J. Orality and Literacy: The Technologizing 
of the Word. New York: Routledge, 2002. 
203 p. (In Eng.)

Potanin G. N. Essays on Northwestern Mongolia. 
Vol. 4: Ethnographic Materials. St. Petersburg, 
1883. 1029 p. (In Russ.)

Sagalaev A. M. The Altai in a Mirror of Myth. 
Novosibirsk: Nauka, 1992. 175 p. (In Russ.)

Savchenkov M. F. (ed.) Preventive Medicine: 
Topical Medical and Ecological Problems of 
Siberia. Irkutsk: Irkutsk Scientific Centre of 
Surgery and Traumatology, 2022. 202 p. (In 

Russ.)
Sodnompilova M. M. Between Medicine and 

Magic: Folk Medicine Practices in Mongolic 
Cultures, Seventeenth to Nineteenth Centuries. 
Moscow: V ostochnaya Literatura, 2019. 205 p. 
(In Russ.)

Sodnompilova M. M. The World in Traditional 
Views and Activities of Mongolic Peoples. 
Ulan-Ude: Buryat Scientific Center (SB RAS), 
2009. 366 p. (In Russ.)

Sodnompilova M. M., Nanzatov B. Z., Erdenebold L. 
Zoomorphic code in ethnogenetic context: Fox 
in traditional beliefs of Mongolian peoples. In: 
Cultural Heritage of Central Asian Peoples. 
Ulan-Ude: Buryat Scientific Center (SB RAS), 
2012. Pp. 83–97. (In Russ.)

Springs of Ivolginsky District. On: Zen 
(dzen.ru). Available at: https://dzen.ru/a/
Yj6221Skwx9jKQwT (accessed: 28 October 
2023). (In Russ.)

Tuchkova N. A. The problem of the historical dating 
of folklore material. Tomsk State University 
Journal. 2018. No. 432. Pp. 178–181. (In Russ.) 
DOI: 10.17223/15617793/432/23

Vtorushina N. Weekend route: Spring bathing on 
Riha’s rise. On: Arig Us. Available at: https://
arigus.tv/news/society/136964-marshrut-
vykhodnogo-dnya-edem-kupatsya-v-rikhu/ 
(accessed: 16 September 2023). (In Russ.)


