
ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

849

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 18, Is. 4, Рp. 849–861, 2025
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

 

УДК / UDC 39.396,395

Ҡорама в башкирской культу-
ре: традиции лоскутной мозаи­
ки и аппликации

Ҡorama in Bashkir Culture: 
Traditions of Patchwork Mosaics 
and Appliqués

Розалия Рафкатовна Баязитова1, 
Айгузель Ильшатовна Баязитова2, 
Резеда Харисовна Исламова3

Rozaliia R. Baiazitova1, 
Aiguzel I. Baiazitova2, 
Rezeda Kh. Islamova3

1 Институт истории, языка и литературы Уфим-
ского федерального исследовательского центра 
РАН (д. 71, лит. У, пр. Октября, 450054 Уфа, Рос-
сийская Федерация)

Institute of History, Language and Literatureof 
the Ufa Federal Research Centre of the RAS (71, 
Oktyabrya Ave, 450054 Ufa, Russian Federation)

кандидат исторических наук, доцент, ведущий 
научный сотрудник

Cand. Sc. (History), Associate Professor, Leading 
Research Associate

 0000-0002-5731-2019. E-mail: rosali8[at]mail.ru

2 Независимый исследователь (10/2, ул. Даге-10/2, ул. Даге-
станская, 450050 Уфа, Российская Федерация)станская, 450050 Уфа, Российская Федерация)

Independent researcher (10/2, Dagestanskaya St.,  (10/2, Dagestanskaya St., 
450050 Ufa, Russian Federation) 450050 Ufa, Russian Federation) 

 0009-0004-7095-9054. E-mail: aiguzel081100[at]gmail.com

3 Институт истории, языка и литературы Уфим-
ского федерального исследовательского центра 
РАН (д. 71, лит. У, пр. Октября, 450054 Уфа, Рос-
сийская Федерация)

Institute of History, Language and Literature of 
the Ufa Federal Research Centre of the RAS (71, 
Oktyabrya Ave, 450054 Ufa, Russian Federation)

младший научный сотрудник Junior Research Associate

 0009-0001-6936-924X. E-mail: isrezeda[at]gmail.com

© КалмНЦ РАН, 2025 © KalmSC RAS, 2025 
© Баязитова Р. Р., Баязитова А. И., 
Исламова Р. Х., 2025

© Baiazitova R. R., Baiazitova A. I., 
Islamova R. Kh., 2025

Аннотация. Введение. В современном мире возрастает интерес к традиционным женским ре-
меслам, актуальны вопросы их возрождения и развития. Целью исследования явилось рассмот
рение технологии создания, практического применения и символического значения башкир-
ских лоскутных изделий в исторической ретроспективе и современном контексте. Материалы 
и методы. В основу исследования легли неопубликованные материалы авторов, полученные 

https://orcid.org/0000-0002-5731-2019
https://orcid.org/0009-0004-7095-9054
https://orcid.org/0009-0001-6936-924X


Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

850

в ходе полевых исследований в рамках выполнения гранта РНФ «Женский мир Урало-Повол-
жья (на примере историко-этнографического изучения традиционных башкирских ремесел)», 
а также труды исследователей материальной, семейно-бытовой культуры башкир. Для реали-
зации поставленной цели были применены сравнительно-исторический, структурно-семанти-
ческий, описательный методы исследования. Хронологические рамки исследования охватыва-
ют период со второй половины ХХ в. и до наших дней. Результаты. Лоскутная мозаика и 
аппликация, являясь традиционными техниками с глубокими историческими корнями, нашли 
широкое применение в быту башкир, наделялись сакральными и символическими значениями. 
Практическое значение заключалось в бережном отношении к тканым материалам и в созда-
нии необходимых в повседневной жизни предметов материальной культуры: одеял, подстилок, 
занавесок, элементов одежды. Сакральное значение выражалось в использовании лоскутов от 
одежды пожилых людей для передачи их жизненных сил, энергии, благополучия, долголетия, 
а символическое значение проявлялось в применении лоскутных изделий в обрядах и этикете. 
Сакрально-символическими свойствами наделялись форма лоскута (треугольник), материал 
изделия (лоскуты, полученные от одежды здоровых, успешных, пожилых людей), количество 
лоскутов. В Республике Башкортостан многое делается для развития различных женских реме-
сел, в том числе техник лоскутной мозаики и аппликации. Лоскутное шитье сегодня пережи-
вает возрождение и становится частью современного текстильного творчества. Этот вид деко-
ративно-прикладного искусства успешно адаптировался к современным условиям, мастерицы 
в своих изделиях умело сочетают традиционные способы и современные технологии. Лоскут-
ные изделия отражают общее культурное наследие, особенности мировосприятия конкретного 
этноса, индивидуальность мастера и демонстрируются на фестивалях и конкурсах.
Ключевые слова: башкиры, лоскутная мозаика, аппликация, лоскутные изделия, треуголь-
ник-амулет, корама
Благодарность. Исследование выполнено при финансовой поддержке РНФ в рамках проекта 
«Женский мир Урало-Поволжья (на примере историко-этнографического изучения традицион-
ных башкирских ремесел)» (№ 24-28-01650, https://rscf.ru/project/24-28-01650).
Для цитирования: Баязитова Р. Р., Баязитова А. И., Исламова Р. Х. Ҡорама в башкирской куль-
туре: традиции лоскутной мозаики и аппликации // Oriental Studies. 2025. Т. 18. № 4. C. 849–
861. DOI: 10.22162/2619-0990-2025-80-4-849-861

Abstract. Introduction. The present days witness an increased interest in traditional female crafts 
worldwide, which makes issues of their revival and development relevant enough. Goals. The study 
seeks to consider the manufacturing techniques, practical use, and symbolic significance of Bashkir 
patchwork products in a historical perspective and in contemporary contexts. Materials and methods. 
The work focuses on the authors’ unpublished materials obtained during grant-supported field studies 
(‘Women’s World of the Ural-Volga Region: Historical and Ethnographic Studies of Traditional 
Bashkir Crafts’, Russian Science Foundation) and scholarly writings on material, family and 
household cultures of the Bashkir. To facilitate this, the comparative historical, structural semantic, 
and descriptive methods have been employed. Chronologically, the study covers a period from the 
mid-twentieth century to the present day. Results. As traditional techniques with deep historical roots, 
patchwork mosaics and appliqués have been widely used in Bashkir household life and endowed with 
sacred, symbolic meanings. The practical significance was the latter would secure careful attitudes to 
woven fabrics, and the crafts as such would provide people with objects of material culture necessary 
in everyday life, such as blankets, beddings, curtains, clothing elements. Sacred meanings were 
manifested in the use of scraps from garments of the elderly believed to secure protection against 
evil forces and transmit their vitality, energy, well-being, and longevity. Meanwhile, symbolic 
meanings were manifested in the use of such scraps in rites and etiquette. The shape of a cloth scrap 
(triangle), its origin (ones to be obtained from healthy and successful long-livers), the number of such 
scraps have been endowed with sacral/symbolic properties. In Bashkortostan, much is being done 
for the development of various female crafts, including patchwork mosaic and appliqué techniques. 
Nowadays, patchwork is enjoying a revival to become part of contemporary textile arts. This applied 
art has successfully adapted to current conditions, craftswomen skillfully combine both traditional 
means and modern tools in their products. Patchwork pieces reflect cultural heritage at large, 
particular ethnic worldviews, and the creator’s individuality. Those are often exhibited at festivals 
and competitions.



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

851

1. Введение
В современном мире актуальными явля-

ются вопросы сохранения и популяризации 
отдельных аспектов традиционной культу-
ры. Забытые изделия ручного труда вновь 
обретают ценность благодаря сочетанию 
традиций и инноваций. В Республике Баш-
кортостан многое делается для развития раз-
личных женских ремесел, в том числе техник 
лоскутной мозаики и аппликации. Лоскутное 
шитье сегодня переживает возрождение и 
становится частью современного текстиль-
ного искусства. Лоскутные изделия отража-
ют общее культурное наследие, особенности 
мировосприятия конкретного этноса, инди-
видуальность мастера и демонстрируются на 
фестивалях и конкурсах. 

В данной статье мы рассмотрим созда-
ние и применение, а также функции и зна-
чение некоторых изделий, изготовленных в 
технике лоскутной мозаики и аппликации.

2. Материалы и методы
В основу исследования легли материа

лы авторов, полученные в ходе полевых 
исследований в рамках выполнения гранта 
Российского научного фонда «Женский мир 
Урало-Поволжья (на примере историко-эт-
нографического изучения традиционных 
башкирских ремесел)», а также труды ис-
следователей материальной, семейно-быто-
вой культуры башкир. Методологическую 
основу составил комплексный подход с 
принципами аналитического и ретроспек-
тивного анализа источников. В работе при-
менены сравнительно-исторический, типо-
логический, структурно-семантический и 
описательный методы, дополненные поле-
выми исследованиями (включенное наблю-
дение, опрос).

3. Степень изученности 
Краткие сведения о некоторых видах де-

коративно-прикладного искусства башкир 
нашли отражение в трудах российских уче-
ных XVIII–ХIХ вв. [Лепехин 1772; Неболь-
син 1854; Черемшанский 1859]. Наиболее 
ценные материалы о видах текстильных из-
делий содержатся в работе С. И. Руденко [Ру-
денко 2006]. Целенаправленное научное из-
учение декоративно-прикладного искусства 
башкир берет начало с 1960-х гг. В своих 
исследованиях С. А. Авижанская, Р. Г. Кузе-
ев, Н. В. Бикбулатов, С. Н. Шитова обратили 
внимание на художественные, технические 
характеристики различных изделий, выяви-
ли их культурно-исторические корни [На-
родное искусство башкир 1968; Кузеев и др. 
1979]. Лоскутной мозаике посвящен раздел 
монографии С. Н. Шитовой [Шитова 2006]. 
Применение лоскутных изделий в обрядо-
вой сфере нашло отражение в исследова-
ниях Н. В. Бикбулатова и Ф. Ф. Фатыховой 
[Бикбулатов, Фатыхова 1991]. А.  Г.  Янбух-
тина раскрыла декоративные характеристи-
ки некоторых изделий, сшитых из лоскутов 
[Янбухтина 1993; Янбухтина 2006]. Несмот
ря на значительные успехи в исследовании 
декоративно-прикладного искусства баш-
кир, многие аспекты рассматриваемой нами 
темы требуют дальнейшего изучения, осо-
бенно в контексте сохранения традицион-
ных ремесел в современных условиях.

4. Традиции башкирского лоскутного 
шитья

Применение лоскутов ҡорама в деко-
ративно-прикладном искусстве башкир 
предполагает создание целого изделия из 
отрезков ткани по принципу мозаики, кроме 
того, куски ткани применялись для декори-

Keywords: Bashkirs, patchwork mosaics, appliqué, patchwork, amulet triangle, кorama
Acknowledgements. The reported study was granted by Russian Science Foundation, project 
no. 24-28-01650 ‘Women’s World of the Ural-Volga Region: Historical and Ethnographic Studies of ‘Women’s World of the Ural-Volga Region: Historical and Ethnographic Studies of 
Traditional Bashkir Crafts’Traditional Bashkir Crafts’. Available at: https://rscf.ru/project/24-28-01650.
For citation: Baiazitova R. R., Baiazitova A. I., Islamova R. Kh. Korama in Bashkir Culture: 
Traditions of Patchwork Mosaics and Appliqués. Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4. Pp. 849–861. 
(In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2025-80-4-849-861



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

852

рования изделия (аппликация). Лоскутное 
шитье и полученные из них изделия у баш-
кир известны как ҡорама, ҡораҡ, ҡорама 
ҡорау ‘сшивать лоскутья’, а детали для из-
готовления изделия называются ҡорамалыҡ, 
ҡорамыш, ҡыйыҡ, ҡырҡынды, йыртыш ‘ло-
скуты’. Например, название ҡорама встре-
чается в фольклоре, в назиданиях старших 
своячениц невестке: 
Ярауһыҙ ятҡан ҡораманы
Муҡсаңа тыҡма, киленсәк!

‘Не складывай в сумку, невестушка,
Те лоскуты, что без дела лежат’.

[БНТ 1995: 479].
Отметим, что лоскуты ткани, оставшие-

ся после шитья более крупных изделий, на-
зываются ҡорамалыҡ, ҡыйыҡ, ҡырҡынды и 
т. д., а лоскуты, применяемые в различных 
семейно-бытовых обрядах башкир, — йыр­
тыш. Похожие названия встречаются и у 
других тюркских народов, например, у каза-
хов — құрақ, каракалпаков — курак, кесин­
ди, татар — кисәкләр, корама и т. п. 

Анализируя истоки происхождения ло-
скутного творчества у башкир, С. Н. Шито-
ва отмечает, что «несмотря на существо­
вание тюркских терминов в обозначении 
лоскутной мозаики, вряд ли этот вид твор­
чества изобрели тюрки. Вероятно, он более 
древний. Многообразие подобных изделий 
указывает на иранские истоки явления» 
[Шитова 2006: 188]. Бытование данной тех-
ники у башкир, возможно, связано с древни-
ми воззрениями, уходит в обрядовую сферу, 
показывает бережное отношение народа к 
предметам материального мира, таит в себе 
разновременные отпечатки культурных кон-
тактов народа с другими этническими общ-
ностями. 

5. Лоскутные изделия в традиционной 
и современной культуре

Как известно, выращивание техниче-
ских культур и обработка сырья — дли-
тельный и трудоемкий процесс. По данным 
И. И. Лепехина [Лепехин 1772: 24–25], для 
изготовления тканей башкиры использовали 
крапиву, коноплю. Домотканые материалы 
получались шириной примерно 30–40  см, 
что соответствовало крою рубахи или поло-
тенца, и при шитье изделий практически не 

оставалось отходов. Покупные ситцевые по-
лотна были шире домотканых, поэтому по-
сле раскроя одежды у мастериц оставалось 
много обрезков ткани. Ввиду дороговизны 
тканей и ограниченности их приобретения 
рукодельницы бережно использовали остат-
ки покупных тканей. Кроме того, части 
старой одежды, не потерявшие вид, также 
применялись для изготовления лоскутных 
одеял, подстилок, различных декоративных 
элементов. 

При изготовлении изделий ткани рас-
пределяли по толщине, плотности, рас-
цветке. Для создания лоскутных полотен 
сначала делали заготовки из прямоуголь-
ников, квадратов и равнобедренных тре
угольников, которые, гармонично сочета-
ясь, выкладывались в определенные узоры. 
Рамочное окаймление из однотонных пря-
моугольников более темных тонов заверша-
ло создание лоскутного изделия, придавая 
ему законченность и аккуратность. По ис-
следованиям С. Н. Шитовой, во многих мо-
заичных орнаментах присутствует красный 
цвет. На втором месте по степени распро-
страненности стоит зеленый цвет. По ее же 
мнению, синий цвет относительно поздно 
стал включаться в башкирские орнаменты. 
В узорах встречаются также светло-желтый 
и горчичный цвета. Черные лоскутки чаще 
соединяются с красными, а также с более 
светлыми цветами. Белый цвет встречался 
редко, применялся только в паре с черным. 
Искусные мастерицы создавали нарядную 
вещь, используя всего 3–4 цвета [Шитова 
2006: 181–182]. В прошлом многие жен-
щины шили вручную, а сейчас работают на 
швейных машинках. 

Наиболее популярными текстильными 
изделиями, изготавляемыми в данной тех-
нике и применяемыми в быту, были ҡорама 
юрған ‘одеяло для укрывания’; түр юрған, 
буй юрған, арҡыры юрған, түшәк юрған — 
варианты расстилочных одеял, тюфяки; ул­
тырғыс түшәге ‘подстилка для стула’. В 
ходе полевой работы информанты объясни-
ли значение названий подстилок: түр юрған 
расстилали на почетном месте, буй юрған — 
вдоль, а арҡыры юрған — поперек нар [ПМ 
2024: (2)]. Так, красиво расстеленные по кра-
ям нар тюфяки обозначали почетное место, 



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

853

а подкладывание лоскутных подстилок пока-
зывало особенное отношение к старшим по 
статусу.

Оригинальные текстильные конструк-
ции, составленные из лоскутков, умело соот-
носились между собой, объединяясь в одно 
целое, дополняя интерьерное пространство 
традиционного башкирского жилища, вы-
полняя эстетическую и символическую 
функции. Яркие, красочные текстильные 
изделия добавляли красоты повседневному 
быту, показывали умение хозяйки, служили 
символом достатка. А. Г. Янбухтина писала: 
«В праздничной или будничной жизни баш­
кирской семьи нары, убранные множеством 
мягких подстилок, тюфяков, подушек, 
играли большую роль, являясь местом сна, 
отдыха, обеда, домашнего молебна. Соот­
ветственно преобразуя убранство нар в 
праздники, его пространство становится 
местом для приема гостей» [Янбухтина 
1993: 79].

Традиции украшения интерьера текс
тильными изделиями сохранились до наших 

дней. В ходе полевых исследований удалось 
зафиксировать красиво разложенные, а так-
же сложенные на нарах тюфяки, перетя-
нутые вышитой лентой — түшәк тартма 
‘лента для перетягивания постели, сшитая 
на подкладе из плотной ткани’. Лоскутные 
изделия гармонично вписываются и в со-
временный интерьер, придавая дому уют, 
индивидуальность (фото  1) [ПМ 2024:  1]. 
Изделия, созданные в технике лоскутного 
шитья, включаются в бирнә (приданое неве-
сты). 

У башкир встречаются текстильные 
изделия, изготовленные путем сочетания 
способов лоскутного шитья и аппликации. 
Смешанная техника позволяла создавать 
сложные композиции, наделенные опреде-
ленным смыслом. Использование апплика-
ции, наиболее древнего вида прикладного 
искусства башкир, связано с культурой тюр-
ко-монгольских кочевников, о чем свиде-
тельствует широкое распространение ее в 
декоративном искусстве современных наро-
дов Южной Сибири, Алтая, Средней Азии 

Фото 1. Интерьер современного деревенского дома, украшенный лоскутными изделиями. Аль-
шеевский район Республики Башкортостан. Фото А. И. Баязитовой, 2024 г.

[[Photo 1Photo 1. Present-day rural home interior with patchwork decorations. Photo by A. Baiazitova. 2024] . Present-day rural home interior with patchwork decorations. Photo by A. Baiazitova. 2024] 



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

854

и Казахстана [Авижанская и др. 1964: 125]. 
По данным исследователей, аппликацией 
«украшались предметы, связанные с тра­
дициями кочевого быта, а также народная 
(главным образом женская) одежда. Это 
чепраки к женским седлам (серге, серге-
тыш), кожаная обувь с суконными голени­
щами (сарыҡ, ҡата), чулки из домоткано­
го сукна (тула ойоҡ), платья и передники. 
Аппликация была распространена только 
в восточной Башкирии и то далеко не во 
всех районах» [Авижанская и др. 1964: 117]. 
Рассмотрим некоторые изделия, украшен-
ные аппликацией, например, сергетыш 
‘накидка на лошадь’ — многослойное изде-
лие, нижний слой которого изготавливался 
из войлока, а верхний украшался красивой 
тканевой композицией. З. Ф. Хасанова, ана-
лизируя этнографические материалы, полу-
ченные в Абзелиловском, Бурзянском, Бай-
макском, Белорецком и Учалинском райо
нах Республики Башкортостан, пишет, что 
в юго-восточной части республики были 
распространены чепраки, выполненные в 
сложной технике — аппликации, лоскутной 
мозаики и вышивки, которые имеют глубо-
кие исторические корни и тесно связаны с 

традициями древнего кочевого быта. В чеп
раках применялась простая аппликация в 
виде нашивки на красную основу полос си-
него и черного цветов [Хасанова 2023: 76]. 
В ходе полевых исследований в Баймакском 
районе Республики Башкортостан Р. Р. Бая-
зитовой, А. И. Баязитовой был проведен ряд 
глубинных интервью с мастерицами, сохра-
няющими традиционные способы изготов-
ления лоскутных изделий. Так, по рассказам 
З. Н. Абайдуллиной при изготовлении сер­
гетыш применялась особая техника, при ко-
торой из цельного полотна вырезался узор 
для создания парных изделий с внешним и 
внутренним орнаментом. Внутренний орна-
мент символизировал женский мир, а внеш-
ний — мужской. По ее словам, идея парно-
сти также передавалась парными ромбами, 
которые нашивались на узкие светлые поло-
ски, расположенные вдоль изделия (фото 2). 

Сергетыш был атрибутом свадебной 
обрядности башкир. Н.  В.  Бикбулатов, 
Ф.  Ф.  Фатыхова, описывая проводы неве-
сты на сторону жениха, отмечали, что «под 
седло клали цветной потник, сверху наки­
дывали красный чепрак (сергетыш, сер-
ге), орнаментированный аппликацией или 

Фото 2. Мужской и женский варианты «сергетыш», изготовленные З. Н. Абайдуллиной. Бай-
макский район Республики Башкортостан. Фото А. И. Баязитовой, 2024 г. 

[[Photo 2Photo 2. Male and female versions of a . Male and female versions of a sergetyshsergetysh (saddle cloth) made by Z. Abaydullina (Baymaksky  (saddle cloth) made by Z. Abaydullina (Baymaksky 
District, Republic of Bashkortostan, Russia). Photo by A. Baiazitova. 2024]District, Republic of Bashkortostan, Russia). Photo by A. Baiazitova. 2024]



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

855

вышивкой» [Бикбулатов, Фатыхова 1991: 
74]. Важно отметить, что, несмотря на то, 
что сергетыш со временем утратил преж-
нюю функцию, традиции по его изготовле-
нию сохранялись до 1990-х гг. Информант 
М. М. Яхина из Баймакского района Респуб
лики Башкортостан показала сергетыш, 
изготовленный к ее свадьбе и бережно хра-
нимый вместе с остальными свадебными 
подарками ручной работы (фото 3). 

В ходе полевых исследований также 
выявлено, что узорная композиция, харак-
терная для сергетыш применяется для из-
готовления домашнего текстиля. Так, в на-
роде различают ат сергетышы — накидка 
на лошадь, а также ҡаралды сергетышы — 
постельная принадлежность. Верхняя часть 
ҡаралды сергетышы создается по типу 
традиционной накидки для лошади, оформ-
ляется традиционными узорами. Далее из-
делие шьется как обычный тюфяк: верхняя 
узорная и нижняя части вместе сшивают-
ся по периметру и полученный чехол рав-
номерно заполняется наполнителем [ПМ 
2024: 2]. Сейчас ремесло изготовления сер­
гетыш переживает период возрождения. 
Мастерицы делают совместные проекты, а 
значимым событием стал конкурс «Лучший 

мастер-изготовитель традиционной накид-
ки для лошади — попоны „Сергетыш“», ко-
торый проводится в рамках Международно-
го фестиваля лошадей башкирской породы 
«Башҡорт аты» (с 2022 г.).

Лоскутья применялись при шитье и 
декорировании одежды. В прошлом, на-
пример, башкирки под платьем носили на-
грудную повязку (түшелдерек, түшлек, 
күкрәксә), которую изготавливали из пря-
моугольного куска ткани с загнутыми верх-
ними углами. К углам изделия пришивались 
завязки, которые фиксировались на шее и 
спине, обеспечивая удобную посадку изде-
лия. Центральная часть повязки украшалась 
лоскутными полосками, которые заранее 
сшивались между собой в единое целое, а 
затем эта композиция нашивалась на основ-
ное полотно. Встречаются также изделия, 
украшенные вышивкой. По данным инфор-
мантов, некоторые рукодельницы с правой 
стороны изделия делали карман для хра-
нения денег. Этот предмет одежды служил 
подарком во время свадебной обрядности. 
Информанты отмечают, что к свадебному 
торжеству некоторые невесты готовили бо-
лее десяти түшелдерек для женщин семьи 
жениха. О значении данного элемента одеж-

Фото 3. Сергетыш, изготовленный к свадьбе (1990-е гг.). Баймакский район Республики Баш-
кортостан. Фото А. И. Баязитовой, 2024 г.

[[Photo 3Photo 3. Wedding . Wedding sergetyshsergetysh, 1990s (Baymaksky District, Republic of Bashkortostan, Russia). Photo , 1990s (Baymaksky District, Republic of Bashkortostan, Russia). Photo 
by A. Baiazitova. 2024]by A. Baiazitova. 2024]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

856

ды А.  С.  Камалиева пишет следующее: «В 
башкирском платье большое значение при­
давалось защите верхней части. С этой 
целью первоначально нагрудный вырез при­
крывался повязкой тушелдерек (түшелде-
рек), богато украшенной вышивкой и аппли­
кацией. Со временем появляется нашивка 
нагрудного выреза изеу (иҙеү), которая уже 
в наши дни трансформировалась в вышив­
ку по планке и застежке» [Камалиева 2012: 
40–41].

Лоскутная аппликация применялась в 
декорировании одежды. Исследователями 
подмечено: «Оригинальной была апплика­
ция на платьях пожилых женщин курган­
ского Зауралья. На цветное, предпочти­
тельно однотонное, платье нашивали кон­
трастный по цвету узор в виде одной-двух 
волнистых или зигзагообразных с глубокой 
проработкой линий. В их углублениях рас­

полагались крупные розетки в виде цветов, 
звезд, кругов, полуовалов. Названия фигур 
отражали старинную семантику узоров: 
бабочка (күбәләк), яблоко (алма), след вол­
ка (бүре табан). Это является свидетель­
ством древнего происхождения не только 
узоров, но и описанной разновидности ор­
наментального искусства» [Кузеев и др. 
1979: 81]. Кроме того, лоскутная мозаика и 
аппликация нашли широкое применение в 
изготовлении различных аксессуаров, среди 
которых: сумки, кисеты и т. п. (фото 4) [ПМ 
2025: 2]. 

6. Магическая сила лоскутных узоров
В традиционной культуре многих на-

родов лоскуты выступали в качестве по-
дарков-подношений для задабривания ду-
хов-хозяев, высших сил, служили важным 
атрибутом при общении с невидимым ми-

Фото 4. Мукса – сумка, сшитая в технике лоскутного шитья, украшенная вышивкой. Экспонат 
Курмановского музея-кабинета Аргаяшского района Челябинской области. Фото Р. Р. Баязитовой, 

2025 г. 
[[Photo 4Photo 4. . MuksaMuksa patchwork bag with embroidery. Kurmanovo Memorial Classroom (Argayashsky  patchwork bag with embroidery. Kurmanovo Memorial Classroom (Argayashsky 

District, Chelyabinsk Oblast, Russia). Photo by R. Baiazitova. 2025]District, Chelyabinsk Oblast, Russia). Photo by R. Baiazitova. 2025]



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

857

ром. Например, Н. П. Дыренкова пишет, что 
алтайско-саянские племена для задабрива-
ния хозяев природных объектов привязыва-
ют к дереву лоскутки: «Алтайцы и сагайцы 
при переезде через реку вешали на деревья 
около переправы лоскуты. У алтайцев та­
кие гирлянды тряпочек перетягиваются 
иногда через маленькие речки от одного де­
рева к другому» [Дыренкова 2012: 137]. По-
добные практики наблюдались и у казахов: 
«Дерево, одиноко растущее в степи, или 
уродливое растение с необыкновенно кривы­
ми ветвями служит предметом поклонения 
и ночевок. Проезжая мимо, каждый привя­
зывает на это дерево кусочки материи…» 
[Жанайдаров 2006: 195]. У башкир также, 
по данным полевых материалов, бытовал 
обычай привязывания к веткам деревьев 
лоскутков. Подобные ритуальные действия, 
отражая глубокую связь человека с окружа-
ющим миром, были неотъемлемой частью 
традиционной духовной культуры  — под-
носимые дары, лоскутки ткани наделялись 
символическим значением. 

Магическая сила лоскутов применя-
лась и в охранительных целях. По расска-

зам информантов, изделия, сделанные из 
различных лоскутов ткани, защищают сво-
их владельцев от злых сил. По Ф. Г. Хиса-
митдиновой, ҡорама — это мифологизиро-
ванный предмет, обладающий обережной 
силой. Считалось, что если ребенок носил 
рубашку, сшитую из лоскутов, или был 
укрыт одеялом из сорока лоскутков во вре-
мя кашля, то это защитит его от смерти и 
поможет прожить долгую жизнь [Хисамит-
динова 2010: 190]. В ходе полевых иссле-
дований в Салаватском районе Республики 
Башкортостан на празднике «Салауат йыйы-
ны – 2025» был зафиксирован мастер-класс 
по изготовлению одеяла из сорока лоскутов 
(фото 5). Это мероприятие было организо-
вано с целью популяризации данного вида 
декоративно-прикладного искусства и ри-
туальных практик, бытовавших у башкир в 
прошлом [ПМ 2025: 1]. 

Башкиры использовали особые спосо-
бы и обряды привлечения благополучия с 
помощью лоскутков ткани. «Для этого по­
витуха, первенец или самый младший в се­
мье собирали в разных домах лоскутки, из 
которых затем шились детские рубашки. 

Фото 5. Одеяло из сорока лоскутов, изготовленное З. М. Минигуловой. Салаватский район 
Республики Башкортостан. Фото Р. Р. Баязитовой, 2025 г. 

[[Photo. 5Photo. 5. Forty-patch blanket made by Z. Minigulova (Salavatsky District, Republic of . Forty-patch blanket made by Z. Minigulova (Salavatsky District, Republic of 
Bashkortostan, Russia). Photo by R. Baiazitova. 2025]Bashkortostan, Russia). Photo by R. Baiazitova. 2025]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

858

В Хайбуллинском районе существовал обы­
чай, когда шили не одну, а три рубашки из 
определенного количества лоскутков: 5, 7, 
или 9; сначала из 5, затем из 7 и 9, — эти 
3  платья поочередно носили в течение со­
рока дней. В Белорецком районе мать шила 
своему ребенку две лоскутные рубашки: сна­
чала из 7, потом из 12 лоскутков» [Бикбу-
латов, Фатыхова 1991: 102]. Как явствует 
из примера, при создании изделия-оберега 
большое значение придавали количеству 
лоскутов — символике чисел. Известно, что 
у башкир отдельные числа наделялись ма-
гическим смыслом. По данным языковеда 
Р. Т. Муратовой: «Числительным ете ‘семь’ 
выражаются космологические представле­
ния башкир о пространственном строении 
мира. По поверьям, земля и небо состоят из 
семи слоев. Небесное мифологическое про­
странство, где обитают ангелы, высшие 
силы, обозначается выражением ете ҡат 
күк ‘семислойное небо’» [Муратова 2011: 
62]. Для изготовления защитной рубашки в 
некоторых случаях лоскуты брали из старой 
одежды пожилых людей, чтобы передать ре-
бенку часть жизненной силы ее обладателя 
и защитить от злых сил [ПМ 2000].

Важно отметить, что защитная сила лос
кута зависела от его формы, часто у башкир 
защитными свойствами наделялись тре
угольные лоскуты (бетеү). По поверьям 
башкир, бетеү приносит хозяину долголе-
тие, здоровье, удачу и охраняет его от сглаза 
и влияния злых духов. В прошлом бытова-
ли разные варианты бетеү, используемые в 
различных целях. Например, С.  И.  Руденко 
писал, что для избавления от болезни ураль-
ские башкиры вместе с изречениями из Ко-
рана вешали на шею больных (особенно де-
тей) амулеты (бетеү), медвежьи когти (айыу 
тырнағы) и клыки (айыу теше), так как бо-
лезнь, боясь их, как самого медведя, оставля-
ла больного [Руденко 2006: 274–275]. 

Многочисленные этнографические ма-
териалы свидетельствуют о том, что обереги 
часто имели треугольную форму. Исследо-
вателями подмечено: «Треугольники и V-об­
разные фигуры всюду обозначаются словом 
бетеү (амулет)» [Авижанская и др. 1964: 
121]. Подобный оберег использовался уже с 
первых дней рождения ребенка. Например, 

повитуха, принимавшая роды, высушивала 
«рубашку» (околоплодную оболочку — бөр­
кәнсек), затем складывала ее треугольником 
и оборачивала тряпкой. После этого тряпку 
с «рубашкой» пришивала к одежде ребенка 
как оберег [Минибаева 2011: 17]. Лоскуты 
в виде треугольников нашивались по краю 
женского головного покрывала (ҡушъяу­
лыҡ), на планках воротников мужских ру-
башек, а арка из треугольников окаймляла 
голенище суконной обуви. С.  Н.  Шитова 
отмечает: «На мужских, а также на рабо­
чих женских сарыках на голенище на месте 
мыска и по бокам нашивались язычки кожи, 
над ними помещался узор из треугольни­
ков-амулетов (бетеү)» [Шитова 1995: 147].

Треугольные амулеты, в которые вкла-
дывались молитвы, обереги, были попу-
лярны и у народов Центральной Азии. У 
некоторых они изготавливались из металла, 
что, помимо защитной функции, придавало 
им декоративное значение, превращая их в 
изящные украшения. Например, Н.  Г.  Бо-
розна отмечала, что у некоторых народов 
Средней Азии в комплекс украшений не-
весты должно было входить несколько ту-
маров, среди которых основными являлись 
треугольные и цилиндрические, генетиче-
ски связанные с идеей плодородия [Борозна 
1975: 291].

Треугольники в лоскутном шитье до 
наших дней сохранили свою символику. В 
прошлом и сейчас с защитной целью они 
нашиваются по краям изделия, например, 
платка, камзола и т. п. Кроме того, треуголь-
ники легко комбинировались в сложные 
узоры — ромбы, квадраты и т. п.

7. Современное состояние
В наши дни мы являемся свидетелями 

возрождения некоторых видов декоратив-
но-прикладного искусства башкир, в том 
числе лоскутного шитья. Современные мас
терицы, сохраняя традиции и художествен-
ную природу, придают своим изделиям со-
временный вид, активно применяют их в 
качестве подарков и для украшения дома.

Важно отметить, что в последние годы 
благодаря целенаправленной работе респуб
ликанских и местных властей по сохранению 
традиционных промыслов и ремесел растет 



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

859

интерес к лоскутной мозаике и аппликации. 
В районах республики проводятся мастер-
классы, ежегодно проходит открытый респу-
бликанский фестиваль-конкурс лоскутного 
шитья «Ҡорама туй». Эти меры являются 
важным стимулом для развития женского 
творчества, современного декоративно-при-
кладного искусства башкир.

В районах республики проводятся раз-
личные мероприятия, посвященные ҡора­
ма. Например, в 2019 г., согласно интернет 
источникам, в с. Байназарово Бурзянского 
района Республики Башкортостан прошел 
праздник «Серле биҙәк ҡорама — үткән-
дәрҙән ҡот ала» («Таинственный лоскут-
ный узор — проводник благополучия и сча-
стья»). Основными целями праздника были 
активизация деятельности мастериц и обу-
чение молодежи этому ремеслу. Так, самой 
младшей участнице праздника было 10 лет, 
а самой пожилой — 901. 

В ходе полевых исследований выявлено, 
что немало женщин владеют этим ремеслом, 
во многих домах встречаются подстилки для 
стульев и другие изделия, изготовленные 
хозяйкой дома. Как показывают материалы 
исследования, составление орнаментов из 
лоскутов и применение аппликации сохра-

1 Байназарҙа — ҡорамасылар байрамы 
(праздник лоскутного шитья в д. Байназарово) // 
«Башҡортостан» гәзите (Газета «Башкортостан»). 
15 май 2019 г. [электронный ресурс]. URL https://
bashgazet.ru/articles/-bi-t-m-m-ni-t/2019-05-15/
baynazar-a-oramasylar-bayramy-91391 (дата 
обращения: 14.07.2025).

нились до наших дней, они популярны среди 
рукодельниц, которые обогащают это женское 
ремесло новыми способами и приемами. 

8. Заключение
Лоскутное шитье и аппликация из тка-

ни имеют глубокие исторические корни. В 
прошлом и сейчас они применяются для из-
готовления стеганых одеял, тюфяков, под-
стилок, наволочек, занавесок, а также для 
декорирования элементов одежды и пред-
метов быта. Лоскутные изделия наделялись 
защитным, сакральным значениями, они 
также служили атрибутом обряда и этикета. 

В последние годы расширяется сфера 
применения лоскутных изделий, заметно 
возрос спрос на товары женского рукоделия 
в связи с проведением в республике различ-
ных международных форумов, фестивалей, а 
также специальных праздников, посвящен-
ных тем или иным видам рукоделия. В то же 
время необходимо отметить, что различные 
республиканские программы, направленные 
на сохранение ремесел, могут быть успешны 
при опоре на традиционные ценности и опыт 
старшего поколения, поэтому на многих фес
тивалях главными участниками выступают 
пожилые, опытные рукодельницы. Женщи-
ны, увлеченные рукоделием, ведут активную 
работу в социальных сетях, делают совмест-
ные проекты. Работы башкирских масте-
риц выставляются на различных конкурсах, 
выставках, посвященных декоративно-при-
кладному искусству.

Полевые материалы Authors’ Field Data
ПМ 2000 — Баязитова Р. Р. – Баймакский район 

Республики Башкортостан.
Field data of R. Baiazitova from Baymaksky 

District (Republic of Bashkortostan, Russia), 
2000. (In Bash. and Russ.)

ПМ 2024: 1 — Баязитова Р. Р., Баязитова А. И., 
Альшеевский район Республики Башкорто-
стан.

Field data of R. Baiazitova and A. Baiazitova 
from Alsheyevsky District (Republic of 
Bashkortostan, Russia), 2024. (In Bash. and 
Russ.)

ПМ 2024: 2 — Баязитова Р. Р., Баязитова А. И., 
Баймакский район Республики Башкорто-
стан.

Field data of R. Baiazitova and A. Baiazitova 
from Baymaksky District (Republic of 
Bashkortostan, Russia), 2024. (In Bash. and 
Russ.)

ПМ 2025: 1 — Баязитова Р. Р. – Салаватский 
район Республики Башкортостан.

Field data of R. Baiazitova from Salavatsky 
District (Republic of Bashkortostan, Russia), 
2025. (In Bash. and Russ.)



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

860

Источники Soures
БНТ 1995 —Башҡорт халыҡ ижады. Йола фоль-

клоры / Төҙ. Ә. М. Сөләймәнов, Р. Ә. Солтан-
гәрәева. Өфө: Китап, 1995. 560 бит. (= Баш-
кирское народное творчество. Обрядовый 
фольклор / сост. А. М. Сулейманов, Р. А. Сул-
тангареева. Уфа: Китап, 1995. 560 с.)

Suleymanov A. M., Sultangareeva R. A. (comps.) 
Bashkir Folk Arts: Ritual Folklore. Ufa: Kitap, 
1995. 560 p. (In Bash.).

Литература References
Авижанская и др. 1964 — Авижанская С. А., 

Бикбулатов Н. В., Кузеев Р. Г. Декоратив-
но-прикладное искусство башкир. Уфа: 
Полиграфкомбинат, 1964. 260 с. (На башк.)

Avizhanskaya S. A., Bikbulatov N. V., Kuzeev 
R. G. Decorative and Applied Arts of the 
Bashkir. Ufa: Poligrafkombinat, 1964. 260 p. 
(In Bash.).

Бикбулатов, Фатыхова 1991 — Бикбулатов 
Н. В., Фатыхова Ф. Ф. Семейный быт баш-
кир. XIX–ХХ вв. М.: Наука, 1991. 189 с.

Bikbulatov N. V., Fatykhova F. F. Bashkir Family 
Life, Nineteenth–Twentieth Centuries. 
Moscow: Nauka, 1991. 189 p. (In Russ.).

Борозна 1975 — Борозна Н. Г. Некоторые мате-
риалы об амулетах-украшениях населения 
Средней Азии // Домусульманские верова-
ния и обряды в Средней Азии. М.: Наука, 
1975. С. 281–297.

Borozna N. G. More on decorative amulets of 
Central Asia. In: Pre-Muslim Beliefs and 
Rites in Central Asia. Moscow: Nauka, 1975. 
Pp. 281–297. (In Russ.).

Дыренкова 2012 — Дыренкова Н. П. Тюрки 
Саяно-Алтая. Статьи и этнографические 
материалы. СПб.: МАЭ РАН, 2012. 408 с. 

Dyrenkova N. P. Turks of the Sayan-Altai. 
[Collected] articles and ethnographic materials. 
St. Petersburg: Museum of Anthropology and 
Ethnography (RAS), 2012. 408 p. (In Russ.).

Жанайдаров 2006 — Жанайдаров О. Мифы 
Древнего Казахстана. Детская энцикло-
педия Казахстана. Алматы: Аруна, 2006. 
252 с. 

Zhanaidarov O. Myths of Ancient Kazakhstan: 
A Children’s Encyclopedia. Almaty: Aruna, 
2006. 252 p. (In Russ.).

Камалиева 2012 —– Камалиева А. С. Башкир-
ский костюм. Технология. Конструкция. 
Декор. Уфа: Китап, 2012. 216 с.

Kamalieva A. S. Bashkir Costume: Technology, 
Construction, Decor. Ufa: Kitap, 2012. 216 p. 
(In Russ.)

Кузеев и др. 1979 — Кузеев Р. Г., Бикбулатов 
Н.  В., Шитова С. Н. Декоративное твор-
чество башкирского народа. Уфа: БФАН 
СССР, 1979. 242 с.

Kuzeev R. G., Bikbulatov N. V., Shitova S. N. 
Bashkir Decorative Arts. Ufa: USSR Academy 
of Sciences (Bashkortostan Branch), 1979. 
242 p. (In Russ.).

Лепехин 1772 — Лепехин И. И. Продолжение 
дневных записок путешествия академика и 
медицины доктора Ивана Лепехина по раз-
ным провинциям Российского государства 
в 1770 году. СПб.: Имп. Академия наук, 
1772. 359 с.

Lepekhin I. I. Daily Notes Compiled by 
Academician and Medicine Doctor Ivan 
Lepekhin during His Travels to Various Parts 
of the Russian State in 1770: A Continuation. 
St. Petersburg: Imperial Academy of Sciences, 
1772. 359 p. (In Russ.).

Минибаева 2011 — Минибаева З. И. Народная 
медицина башкир Курганской области (ко-
нец XIX – начало XXI вв.): автореф. дисс. 
… канд. ист. наук. Уфа, 2011. 30 с.

Minibayeva Z. I. Bashkirs of Kurgan Oblast, Late 
Nineteenth to Early Twenty First Centuries: 
Folk Medicine. Cand. Sc. (history) thesis 
abstract. Ufa, 2011. 30 p. (In Russ.).

ПМ 2025: 2 — Баязитова Р. Р., Исламова Р. Х., 
Аргаяшский район Челябинской области 
Российской Федерации.

Field data of R. Baiazitova and R. Islamova from 
Argayashsky District (Chelyabinsk Oblast, 
Russia), 2025. (In Bash. and Russ.)



ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ 	 ETHNOLOGY & ANTHROPOLOGY

861

Муратова 2011 — Муратова Р. Т. Этнокультур-
ная символика чисел в башкирском языке 
// Урало-алтайские исследования. 2011. 
№ 2(5). С. 53–70.

Muratova R. T. Ethnocultural symbolism of 
numbers in the Bashkir language. Ural-Altaic 
Studies. 2011. No. 2 (5). Pp. 53–70. (In Russ.).

Народное искусство башкир 1968 — Народ-
ное искусство башкир. Альбом / сост. 
С.  А.  Авижанская, Н. В. Бикбулатов, 
Р. Г. Кузеев. Л.: Советский художник, 1968. 
110 с.

Avizhanskaya S. A., Bikbulatov N. V., 
Kuzeev R. G. (comps.) Bashkir Folk Arts: An 
Album. Leningrad: Sovetskiy Khudozhnik, 
1968. 110 p. (In Russ.).

Небольсин 1854 — Небольсин П. И. Рассказы 
проезжего. СПб.: Тип. штаба военно-учеб-
ных заведений, 1854. 347 с. 

Nebolsin P. I. Stories of a Traveler. St. Petersburg: 
Directorate of Military Educational 
Institutions, 1854. 347 p. (In Russ.).

Руденко 2006 — Руденко С. И. Башкиры: Исто-
рико-этнографические очерки. Уфа: Китап, 
2006. 376 с.

Rudenko S. I. The Bashkir: Essays in History and 
Ethnography. Ufa: Kitap, 2006. 376 p. (In 
Russ.).

Хасанова 2023 — Хасанова З. Ф. Чепраки и 
потники для верховой лошади у башкир: 
традиции и новации // Известия Алтайско-
го государственного университета. Истори-
ческие науки и археология. 2023. № 6(134) 
С. 73–80. 

Khasanova Z. F. Chepraks and potniks for riding 
horses among the Bashkirs: Traditions and 
innovations. Izvestiya of Altai State University. 
2023. No. 6(134). Pp. 73–80. (In Russ.).

Хисамитдинова 2010 — Хисамитдинова Ф. 
Г. Мифологический словарь башкирского 
языка. М.: Наука, 2010. 452 с. 

Khisamitdinova F. G. Mythological Dictionary of 
the Bashkir Language. Moscow: Nauka, 2010. 
452 p. (In Russ.).

Черемшанский 1859 — Черемшанский В. М. 
Описание Оренбургской губернии в хозяй-
ственно-статистическом и промышленном 
отношениях. Уфа: Тип. Оренбург. губерн. 
правл., 1859. 472 с. 

Cheremshansky V. M. Orenburg Governorate: 
Economic, Statistical and Industrial Accounts. 
Ufa: Orenburg Governorate Executive Office, 
1859. 472 p. (In Russ.).

Шитова 1995 — Шитова С. Н. Башкирская на-
родная одежда. Уфа: Китап, 1995. 240 с.

Shitova S. N. Bashkir Clothing. Ufa: Kitap, 1995. 
240 p. (In Russ.).

Шитова 2006 — Шитова С. Н. Народное ис-
кусство: войлоки, ковры и ткани у южных 
башкир (Этнографические очерки). Уфа: 
Китап, 2006. 200 с.

Shitova S. N. Folk Arts: Felts, Carpets and Fabrics 
of Southern Bashkirs. Ethnographic essays. 
Ufa: Kitap, 2006. 200 p. (In Russ.).

Янбухтина 1993 — Янбухтина А. Г. Народные 
традиции в убранстве башкирского дома. 
Уфа: Китап, 1993. 136 с.

Yanbukhtina A. G. Bashkir Dwellings and Folk 
Decorative Traditions. Ufa: Kitap, 1993. 
136 р. (In Russ.).

Янбухтина 2006 — Янбухтина А. Г. Декора-
тивное искусство Башкортостана. ХХ век: 
От тамги до авангарда. Уфа: Китап, 2006. 
224 с. 

Yanbukhtina A. G. Decorative Arts of Twentieth-
Century Bashkortostan: From Tamga to Avant-
garde. Ufa: Kitap, 2006. 224 p. (In Russ.).


