
ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

897

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 18, Is. 4, Рp. 897–912, 2025
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

 

УДК / UDC 930 (575.2)

Калмаки в «Маджму ат-тава-
рих»: к характеристике терми-
на и образа

Kalmaks in the Majmu al-
Tawarikh: Characterizing the 
Term and Image

Дархан Аманжолович Джумагалиев1, 
Жаксылык Муратович Сабитов2

Darkhan A. Jumagaliyev1, 
Zhaxylyk M. Sabitov2

1 Научный институт изучения Улуса Джучи (д. 2, 
блок 1, оф. 8, ул. Туркестан, 010016 Астана, Рес­
публика Казахстан) 

Jochi Ulus Research Institute (Room 8, 2/1, Turke-
stan St., 010016 Astana, Republic of Kazakhstan)

магистр гуманитарных наук, научный сотрудник MA (History), Research Associate

 0000-0002-3578-6467. E-mail: darhanbai[at]mail.ru

2 Атырауский государственный университет име-
ни Х. Досмухамедова (д. 1, пр. Студенческий, 
060000, Атырау, Республика Казахстан)

Kh. Dosmukhamedov Atyrau University (1, Student 
Ave., 060000 Atyrau, Republic of Kazakhstan)

PhD, профессор PhD (History), Professor

 0000-0001-7186-156X. E-mail: babasan[at]yandex.kz 

© КалмНЦ РАН, 2025 © KalmSC RAS, 2025
© Джумагалиев Д. А., Сабитов Ж. М., 2025 © Jumagaliyev D. A., Sabitov Z. M., 2025

Аннотация. Введение. Исследование посвящено анализу значения и употребления термина 
«калмак» в сочинении XVI в. «Маджму ат-таварих». Целью исследования является выявление 
семантических, идеологических и историко-культурных функций данного термина. В качест­
ве задач исследования определены: выявление контекстов употребления термина «калмак» в 
«Маджму ат-таварих»; определение его значения как маркера религиозной инаковости; ана-
лиз религиозно-политического противопоставления мусульман и «калмаков» в рамках Улусов 
Джучи и Чагатая. Материалы и методы. Источниковой базой исследования являются опубли-
кованные переводы «Маджму ат-таварих» на кыргызский и русский языки. Помимо этого, для 
сравнения достоверности выявленных данных в исследовании также использовались такие 
источники, как «Кара таварих», «Тарих-и Хамиди», «Тарих-и Рашиди», «Зафар-наме», «Сбор-
ник материалов, относящихся к истории Золотой Орды», «История Казахстана в персидских 
источниках», а также ногайская поэма «Эдиге», казахские героические эпосы «Едиге», «Сорок 
батыров Крыма», казахские предания. Исследование базируется на принципах историзма и 
системности, а также на применении сравнительно-исторического и семантического анали-
за. Результаты. В результате проведенного исследования установлено, что термин «калмак» 
в сочинении «Маджму ат-таварих» носит преимущественно идеологизированный характер и 

https://orcid.org/0000-0002-3578-6467
https://orcid.org/0000-0001-7186-156X


Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

898

используется для обозначения образа «неверного» и «врага», противопоставленного мусуль-
манам, вне зависимости от этнической или религиозной самоидентификации обозначаемых 
групп. На основании анализа источниковых данных представляется возможным утверждать, 
что формирование термина «калмак» происходило в пределах Золотой Орды в период правле-
ния Узбек-хана и первоначально обозначало кочевые группы, сохранившие верность традици-
онным верованиям и отказавшиеся от принятия ислама. В этом контексте особенно важно раз-
граничивать понятие «калмак» как религиозно-идеологическую категорию и его последующее 
использование в качестве этнонима ойратов, с которыми данный термин начал соотноситься 
значительно позднее. В конце XIV в. термин «калмак» получил широкое распространение и 
вышел за пределы Золотой Орды, что, в частности, подтверждается его употреблением в со-
чинении «Зафар-наме». Выводы. В указанном источнике термин «калмак» не имел строго эт-
нического значения, а отражал религиозную и политическую поляризацию, сложившуюся в 
регионе в XIV–XVI вв.
Ключевые слова: «Маджму ат-таварих», Золотая Орда, Улус Чагатая, «Тарих-и Рашиди», кал-
маки, ойраты, Узбек-хан, эпос, ислам
Благодарность. Работа выполнена при финансовой поддержке Комитета науки Министер-
ства науки и высшего образования Республики Казахстан в рамках проекта «Улус Джучи в 
XIII-XV веках: исследования по этнополитической и социально-экономической истории» 
(№ BR24992878).
Для цитирования: Джумагалиев Д. А., Сабитов Ж. М. Калмаки в «Маджму ат-таварих»: 
к характеристике термина и образа // Oriental Studies. 2025. Т. 18. №  4. С. 897–912. DOI: 
10.22162/2619-0990-2025-80-4-897-912

Abstract. Introduction. The study analyzes the meaning and use of the term ‘Kalmak’ in the six-
teenth-century Majmu al-Tawarikh. Goals. The paper seeks to identify the semantic, ideological, and 
historical-cultural functions of the term. To facilitate this, the work shall spot certain contexts in which 
the term appears in the Majmu al-Tawarikh, determine its meaning as a marker of religious otherness, 
and analyze the religious-political dichotomy between Muslims and ‘Kalmaks’ within the Uluses 
of Jochi and Chagatai. Materials and methods. The article focuses on published Kyrgyz and Rus-
sian translations of the chronicle. In addition, the reliability of identified messages has been verified 
through comparative insights into a number of writings, such as the Qara Tawarikh, Tarikh-i Ḥamidi, 
Tarikh-i Rashidi, Zafarnama, Materials in the History of the Golden Horde (Collections from Persian 
Writings), History of Kazakhstan from Persian Sources, as well as the Nogai and Kazakh heroic epics 
‘Edige’, ‘Forty Batyrs of Crimea’, and Kazakh legends. The study is based on the principles of histor-
icism and systemic analysis, and employs the comparative historical and semantic methods. Results. 
It has been established that the term ‘Kalmak’ in the Majmu al-Tawarikh bears a predominantly ideo-
logical connotation, and is used to designate the image of ‘infidels’ and ‘enemies’ — in opposition 
to Muslims — regardless of ethnic or religious self-identities of designated groups. The analysis of 
sources makes it possible to assert that the term ‘Kalmak’ was taking shape within the Golden Horde 
under Özbeg Khan, and initially was used to nominate nomadic groups who retained traditional be-
liefs and rejected Islam. In this context, it is particularly important to distinguish between the concept 
of ‘Kalmak’ as religious-ideological category — and its later use as ethnonym for the Oirat that would 
be associated with the term in much later periods. In the late fourteenth century, the term ‘Kalmak’ 
had already become widespread enough to move beyond the Golden Horde’s borders as is evidenced, 
in particular, by its use in the Zafarnama. Conclusions. In the examined chronicle, the term ‘Kalmak’ 
had no strictly ethnic connotation but rather reflected the religious and political polarization that had 
developed in the region throughout the fourteenth to sixteenth centuries.
Keywords: Majmu al-Tawarikh, Golden Horde, Ulus of Chagatai, Tarikh-i Rashidi, Kalmaks, Oirats, 
Özbeg Khan, epic tradition, Islam.
Acknowledgements. The reported study was funded by the Ministry of Science and Higher Educa-
tion of the Republic of Kazakhstan (Science Committee), project no. BR24992878 ‘Ulus of Jochi in ‘Ulus of Jochi in 
the Thirteenth to Fifteenth Centuries: Studies in Ethnopolitical and Socioeconomic History’.the Thirteenth to Fifteenth Centuries: Studies in Ethnopolitical and Socioeconomic History’.
For citation: Jumagaliyev D. A., Sabitov Z. M. Kalmaks in the Majmu al-Tawarikh: Character-
izing the Term and Image. Oriental Studies. 2025. Vol.  18. Is. 4. Pp. 897–912. (In Russ.). DOI: 
10.22162/2619-0990-2025-80-4-897-912



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

899

   1. Введение
Термин калмак представляет собой 

сложное и многозначное понятие, прочно 
вошедшее в мусульманскую и европей-
скую письменные традиции Средневековья 
и Раннего Нового времени. Его происхож-
дение, семантическая трансформация и за-
крепление за определенными этническими 
группами Центральной Азии на протяже-
нии XIV–XVI вв. остаются предметом науч-
ных дискуссий. В особенности это касается 
соотнесения этнонима калмак с ойратами, 
а также с более широкой группой тюрко- и 
монголоязычного населения, находившего-
ся вне исламского вероисповедания и пото-
му называвшегося термином, отражающим 
религиозную и культурную инаковость.

Считается, что этноним калмык, заим-
ствованный русскими у тюркоязычных на-
родов, первоначально использовался ими 
для обозначения западных монголов — ой-
ратов [История Калмыкии 2009: 12]. Науч-
ное осмысление термина восходит к рабо-
там В.  В.  Бартольда, впервые указавшего 
на возможность народной этимологизации 
слова калмак, происходящего от тюркского 
глагола калмак- ‘оставаться’. По его мне-
нию, это название обозначало «оставших-
ся» в язычестве ойратов в противополож-
ность дунганам, которые, напротив, «вер-
нулись» к исповедованию ислама [Бартольд 
1968: 538]. Однако позднейшие исследова-
ния И.  Я.  Златкина [Очерки 1967: 53–63], 
И.  И  Дремова [Дремов 2012: 104–117] 
Ж.  М.  Сабитова [Сабитов 2014: 134–143] 
и других существенно углубили и переос-
мыслили этот подход, предложив интерпре-
тацию термина калмак как собирательного 
обозначения немусульманского кочевого 
населения Золотой Орды и сопредельных 
территорий. Изначально это касалось нему-
сульманского кочевого населения Золотой 
Орды, отказавшихся принять ислам в пери-
од правления хана Узбека и «оставшихся в 
вере отцов», а затем этот термин распрост­
ранился за пределами Улуса Джучи, охватив 
кочевников как Улуса Чагатая, Могулиста-
на, так и ойратов. Особое внимание в рам-

ках настоящего исследования уделяется све-
дениям, содержащимся в сочинении XVI в. 
«Маджму ат-таварих», авторство которого 
приписывается Сайф ад-Дину Ахсикенди и 
его сыну Нур-Мухаммаду [Материалы 1973: 
200]. В «Маджму ат-таварих» содержится 
значительный объем сведений и преданий, 
касающихся происхождения кыргызских, 
а также других тюркских и монгольских 
племен. В данном источнике термин кал-
мак неоднократно фиксируется в контексте 
различных форм взаимодействия с мусуль-
манским населением. Употребление этого 
термина охватывает широкий круг сюжетов, 
отражающих военно-политические и соци-
ально-культурные связи между калмаками и 
представителями мусульманской среды.

Таким образом, использование термина 
калмак в «Маджму ат-таварих» и других 
источниках требует интерпретации в кон-
тексте его исторической семантики и идео-
логической функции. На протяжении XIV–
XVI вв. «калмаками» обозначали не столько 
конкретную этническую группу, сколько 
совокупность этнических подразделений, 
не принявших ислам и противопоставлен-
ных по признаку религиозной и культурной 
идентичности. Настоящее исследование на-
правлено на систематизацию и уточнение 
значения термина калмак на основе срав-
нительного анализа письменных и устных 
источников.

2. Материалы и методы
Основу источниковой базы настояще-

го исследования составили средневековые 
исторические сочинения, в которых встре-
чается термин калмак в различных контекс­
тах. Среди них ключевое место занимает 
труд «Маджму ат-таварих» в кыргызском 
переводе («Тарыхтардын жыйнагы»), а так-
же русскоязычный перевод и комментарии, 
подготовленные Т.  А.  Акеровым. Кроме 
того, в работе использованы сведения из та-
ких сочинений, как «Кара таварих» Утеми-
ша-хаджи, «Тарих-и Хамиди» Мусы Сайра-
ми, «Тарих-и Рашиди» Мухаммада Хайдара 
Дуглата, «Зафар-наме» Шараф ад-дина Али 



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

900

Йазди, а также эпических и этнографиче-
ских источников, включая ногайскую поэ-
му «Эдиге», казахские героические эпосы 
(«Едиге», «Сорок батыров Крыма» и т.  д.) 
и данные казахских шежире. Для верифи-
кации и сопоставления терминов, а также 
историко-культурных реалий, использо-
ваны сведения из «Сборника материалов, 
относящихся к истории Золотой Орды» 
(далее  — СМИЗО) [СМИЗО 1941], «Исто-
рия Казахстана в персидских источниках» 
(далее — ИКПИ) [ИКПИ 2007]. Методоло-
гическая основа исследования базируется 
на принципах историзма и системности. 
Принцип историзма позволил рассматри-
вать значение и использование этнонима 
калмак в конкретных социально-политиче-
ских и религиозных условиях XIV–XVI вв., 
а также в рамках процессов исламизации и 
трансформации этнической идентичности в 
Центральной Азии. Принцип системности 
обеспечил анализ комплекса источников как 
взаимосвязанной информационной струк-
туры, позволяющей реконструировать дина-
мику восприятия и трансформации термина 
калмак в различных исторических и геогра-
фических контекстах.

Основными методами, использован-
ными в ходе исследования, стали срав-
нительно-исторический и семантический 
анализ. Сравнительно-исторический метод 
использовался для сопоставления сведе-
ний из различных источников с целью вы-
явления устойчивых признаков, связанных 
с употреблением этнонима калмак и опре-
деления его возможной этимологии и исто-
рических функций. Семантический ана-
лиз позволил проследить трансформацию 
значения термина в зависимости от эпохи, 
региона и авторской позиции. Также приме-
нялись элементы идеографического подхо-
да при реконструкции конкретных истори-
ческих ситуаций, в которых употребляется 
рассматриваемый термин.

3. Историография термина калмак
Несмотря на то, что этноним калмак 

достаточно широко представлен в истори-
ческих источниках, его интерпретация в на-
учной литературе остается предметом дис-
куссий. В «Маджму ат-таварих» сведения о 

калмаках занимают особое место, и их ана-
лиз позволяет выявить как представления 
автора о политических противниках, так и 
элементы народной классификации этниче-
ских и религиозных групп.

Впервые идею о религиозной природе 
этнонима калмак в контексте исламиза-
ции Золотой Орды высказал И. Я. Златкин 
[Очерки 1967: 53–63]. В своем исследова-
нии он опирался на текст хроники «Шад-
жарат аль-атрaк» («Родословие тюрков»), 
где утверждается, что после принятия 
ислама ханом Узбеком те, кто принял но-
вую веру, стали называться «узбеками», а 
отказавшиеся — «калмаками», т. е. «обре-
ченными оставаться» [СМИЗО 1941: 206–
207]. Аналогичное суждение содержится и 
в «Тарих-и арба‘ улус» («История четырех 
улусов») Мирзы Улугбека [ИКПИ 2007: 
99]. Тем самым термин калмак трактуется 
как религиозное, а не этническое обозна-
чение, применявшееся к тем, кто остался в 
языческой вере.

Данная концепция получила развитие в 
трудах И.  И.  Дремова, который на основе 
источников XIV–XVI вв. пришел к выводу, 
что вначале калмаками обобщенно имено-
вали различные монголоязычные и тюркоя-
зычные группы, отказавшиеся от принятия 
ислама [Дремов 2012: 104–117; Дремов 
2013а: 119–129; Дремов 2013б: 317–329; 
Дремов 2014а: 96–101; Дремов 2014б: 
129–137; Дремов 2015: 62–81]. И. И. Дре-
мов выделил два ключевых аспекта: тер-
риториальный — калмаки расселялись в 
пограничных, труднодоступных районах 
Улуса Джучи, Мавераннахра и Могули-
стана [Дремов 2014а: 100] — и социаль-
но-религиозный — термин калмак отражал 
противопоставление мусульманам [Дремов 
2014б: 135]. По мнению исследователя, 
лишь позже это нарицательное наимено-
вание приобрело этнический статус и ста-
ло ассоциироваться с ойратами [Дремов 
2013б: 328; Дремов 2015: 76].

Особый вклад в изучение религиоз-
но-этнической составляющей термина кал-
мак внес Б. У. Китинов, рассматривающий 
его как изначально географическое обо-
значение, позднее приобретшее религиоз-
но-культурный смысл и использовавшееся 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

901

для обозначения немусульманских кочевни-
ков Центральной Азии, в том числе ойратов 
и других монгольских и тюркских групп 
[Китинов 2018: 277].

Интересный подход предложил 
Ж.  М.  Сабитов, выдвинувший гипотезу, 
согласно которой упоминаемые И.  Шильт­
бергером «кайтаки» — это искаженное 
название калмаков [Сабитов 2014: 138]. В 
этой работе исследователь отметил, что в 
XIV–XVI вв. калмаки представляли собой 
особую группу золотоордынских кочевни-
ков, не принявших ислам и впоследствии 
разделившихся на «чёрных» (каракалпаков) 
и «белых» (теленгутов и алтайцев). При 
этом каракалпаки, согласно Ж. М. Сабито-
ву, переселились в Среднюю Азию, а телен-
гуты оказались в составе ойратских союзов, 
позднее тоже получивших название калмы-
ков [Сабитов 2014: 141–142]. А. К. Алексе-
ев, анализируя статус калмаков при дворе 
Аштарханидов, подчеркивает их отличия 
от калмыков (джунгаров). В источниках 
калмаки упоминаются как часть узбекских 
кочевых племен илатийа, в то время как 
джунгары чаще поступали ко двору в стату-
се гуламов и использовались как гвардейцы 
[Алексеев 2006: 168].

В. М. Жирмунский, изучавший казах-
ские эпические сказания, отмечал, что об-
раз калмаков в этих произведениях носит 
анахронический характер, в позднейших 
эпических сказаниях они становятся типич-
ными, стереотипизированными противни-
ками [Жирмунский 1974: 396–397], что ука-
зывает на их сравнительно позднее внедре-
ние в эпическую традицию [Жирмунский 
1974: 500].

При этом мы считаем, что использова-
ние терминов Ногай (Ногайлы) и Калмак ка-
сательно предков Едиге (Аншибай, Парпа-
рия) в тюркском героическом эпосе отража-
ет противоборство «мусульманской партии» 
Ногая и «буддийской партии» Сальджидай 
гургена и Муртад-Токты (Тама-Токты) в 
1290-х гг. в Улусе Джучи.

Отдельные аспекты, связанные с упот­
реблением термина калмак в эпической 
традиции, также находят отражение в рабо-
тах, посвященных анализу эпоса «Манас» 
[Reichl 2020: 188]. В эпической традиции 

кыргызов, как показывает К. Райхль, калма-
ки устойчиво соотносятся с ойратами, что 
отражает более поздний пласт историче-
ской памяти, связанный с реальными воен-
ными столкновениями конца XVI – начала 
XVII вв.

Анализируя текст «Маджму ат-таварих» 
Т.  А. Тагирджанов отмечает, что сведения 
о борьбе с калмаками, вероятно, основаны 
на реальных исторических событиях, свя-
занных с проникновением ойратов в Се-
миречье и Могулистан [Тагирджанов 1960: 
38]. В. А. Ромодин в свою очередь допускал, 
что термин калмак в данном сочинении ис-
пользовался как анахроничное обозначение 
различных немусульманских враждебных 
племен и народностей [Материалы 1973: 
203]. 

В качестве основных результатов насто-
ящего исследования предлагается авторская 
интерпретация употребления термина кал-
мак, основанная на данных, которые выяв-
лены в процессе анализа источника «Мад-
жму ат-таварих» в кыргызском и русском 
переводах. Для проведения сопоставитель-
ного анализа были привлечены материалы 
ряда предшествующих исследований, в том 
числе работы А.  Т.  Тагирджанова [Тагир-
джанов 1960] и В.  А.  Ромодина [Ромодин 
1963].

4. Мусульмане и калмаки в политиче-
ской борьбе Улуса Чагатая»

Одним из важнейших факторов, повли-
явших на политическую эволюцию Улуса 
Чагатая в XIV в., стала религиозная транс-
формация, связанная с распространением 
ислама среди чингисидской элиты. Одним 
из первых чагатаидских правителей, при-
нявших ислам, был Тармаширин-хан, при-
нявший после обращения имя Ала ад-дин 
[Бартольд 1963: 76]. Однако его переход в 
мусульманство вызвал недовольство среди 
монгольской знати, сохранявшей привер-
женность шаманистским традициям, что в 
условиях противостояния оседлой мусуль-
манской и кочевой партий привело к восста-
нию под предводительством Бузана, спрово-
цированному, в частности, нарушением Ясы 
и пренебрежением кочевыми обычаями со 
стороны хана [Караев 1995: 41].



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

902

Судя по имеющимся данным, Бузан, 
несмотря на приверженность исламу, про-
должал придерживаться традиционных на-
родных обычаев. В сочинении «Мунтахаб 
ат-таварих» упоминается о его «безумии», 
истреблении своих родичей [ИКПИ 2007: 
59], а также о враждебности к мусульманам 
[Бартольд 1963: 76]. После его устранения 
власть перешла к Джанкши, который высту-
пал противником ислама и «во всех делах, 
в большом и малом советовался с буддий-
скими монахами» [ИКПИ 2007: 58]. Этот 
правитель отождествляется с Чонгчи-кал-
маком, фигурирующим в «Маджму ат-та-
варих» [Ромодин 1963: 37]. Его преемник, 
брат Есун-Тимур, вскоре был убит Али-сул-
таном, который, согласно источникам, про-
водил репрессии как против христиан, так и 
мусульман [Бартольд 1963: 76].

Внутренняя борьба между сторонника-
ми исламизации и ее противниками в Улусе 
Чагатая существенно ослабила централь-
ную власть, что впоследствии привело к по-
литическому расколу: мусульманская пар-
тия укрепилась в Мавераннахре, тогда как 
противники сосредоточились в Могулиста-
не. Эти события свидетельствуют о наличии 
устойчивого конфликта между мусульмана-
ми и «калмаками» также и в пределах Улуса 
Чагатая.

5.  Термин калмак в тимуридской и 
постордынской традиции

Термин калмак впервые фиксируется в 
источниках в сочинении «Зафар-наме» Ша-
раф ад-Дина Али Йазди, где он упоминается 
в контексте прибытия в 1398 г. ко двору эми-
ра Тимура Тайзи-оглана, бежавшего от кал-
маков в Великом Юрте1 [Йазди 2008: 221]. 
Впервые на это обратил внимание В. В. Бар-
тольд, подчеркивая, что в данном случае 
речь идет не об этнографическом, а о геогра-
фическом термине [Бартольд 1968: 538]. Со-
гласно одной из версий, Тайзи-оглан отож-
дествляется с Дельбек-ханом — представи-
телем линии потомков Ариг-Буги [Сабитов 
2016: 111–113]. Другая группа исследовате-
лей отождествляла Тайзи-оглана, упомяну-

1 Под Великим Юртом следует понимать соб-
ственно территорию Монголии, находившуюся 
под властью потомков Толуя и Угедея.

того в «Зафар-наме», с Ульдзей-Тимуром, 
бежавшим от Угэчи Хашаги [Петров 1961: 
158]. Согласно мнению К. И. Петрова, под 
правителем калмаков, о котором говорится в 
данном источнике, следует понимать имен-
но Угэчи, стремившегося установить власть 
над калмаками (ойратами) [Петров 1961: 
158]. Если данное мнение верно, то это по-
зволяет заключить, что в «Зафар-наме» тер-
мин калмак использовался как экзоэтноним 
для обозначения ойратского этнополити-
ческого объединения. Во второй раз в «За-
фар-наме» «калмаки», названные как «не-
верные», появляются в контексте описания 
похода в Китай после смерти Тимура [Йазди 
2008: 346]. Представляется обоснованным 
полагать, что под калмаками в данном слу-
чае следует понимать ойратов и, возможно, 
монголов [Lee 2016: 164] в контексте их ре-
лигиозной принадлежности, т. е. как языч-
ников, а не как этноним в узком смысле. По-
скольку в данном фрагменте в отношении 
калмаков используется религиозная харак-
теристика — «неверные», это, по нашему 
мнению, отражает устоявшуюся в Улусах 
Джучи и Чагатая терминологию применяв-
шуюся к кочевому населению «оставшихся 
в вере отцов». Иными словами, такая терми-
нология служила средством противопостав-
ления мусульманских и немусульманских 
сообществ в рамках религиозно-идеологи-
ческого нарратива, характерного для того 
времени. В другом фрагменте того же сочи-
нения «Калмак» упоминается как географи-
ческая область наряду с такими регионами, 
как Дашт-и Кипчак, Рум, Рус, Черкас и Бул-
гар [Йазди 2008: 356], что позволяет интер-
претировать его как наименование террито-
рии, населенной калмаками, под которой, 
по-видимому, подразумевается собственно 
Монголия. В связи с этим некоторые иссле-
дователи пришли к выводу о том, что уже в 
эпоху Чингис-хана под названием «Калмак» 
подразумевались территории Западной и 
Юго-Западной Монголии [Китинов 2018: 
277]. Однако прямые указания на это в сред-
невековых источниках отсутствуют. Таким 
образом, употребление термина калмак в 
«Зафар-наме» свидетельствует о сформи-
ровавшейся традиции использовать данный 
термин для описания кочевых сообществ, 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

903

сохранявших приверженность доисламским 
и неисламским религиозным верованиям. В 
этом контексте термин калмак представлял 
собой не столько этническое или географи-
ческое обозначение, сколько религиозно-и-
деологическую категорию, применявшуюся 
в отношении немусульман («неверных»). В 
сочинении «Тарих-и Хамиди» муллы Мусы 
Сайрами, представляющем собой поздний 
источник, автор называет Алан-Гоа и ее 
народ калмаками, отмечая их поклонение 
солнцу и луне [Sayrami 2023: 20, 31]. В текс­
те также прослеживается различие между 
калмаками и монголами [Sayrami 2023: 20, 
30, 31], однако эти термины иногда упот­
ребляются как взаимозаменяемые. Более 
того, территория Монголии в ряде эпизодов 
обозначается как страна калмаков [Sayrami 
2023: 25], что, вероятно, может говорить о 
переносном или условно-обобщающем ха-
рактере употребления этнонима калмак в 
данном источнике. Вместе с тем, учитывая, 
что сочинение было создано в начале XX в., 
содержащиеся в нем сведения, включая 
анахроничные утверждения, следует вос-
принимать скорее как отражение историче-
ских представлений мусульманской среды 
Восточного Туркестана того периода, чем 
как достоверные данные о реалиях более 
раннего времени.

В «Кара Таварих» термин калмак ис-
пользуется в отношении эмира Ток-Буги и 
его окружения — противников Узбек-хана, 
узурпировавших золотоордынский трон 
[Утемиш-хаджи 2017: 42]. Учитывая, что 
Ток-Буга и его сторонники не исповедова-
ли ислам, употребление данного термина 
служило для обозначения их как представи-
телей немусульманской группы. Это позво-
ляет предположить, что термин калмак пер-
воначально носил религиозно-мировоззрен-
ческую окраску и применялся к представи-
телям тюрко-монгольских групп, не приняв-
ших ислам. Следовательно, с определенной 
долей вероятности можно утверждать, что 
широкое употребление термина калмак на-
чинается лишь после исламизации Золотой 
Орды, в частности, после правления Уз-
бек-хана, при котором ислам был провоз-
глашен государственной религией. Таким 
образом, возникновение и распространение 

термина калмак, скорее всего, связано с фор-
мированием мусульманской идентичности 
и необходимостью выделения немусульман.

6. Термин калмак в «Маджму ат-тава-
рих»

В «Маджму ат-таварих» важное место 
занимает племя калмак. Впервые они упо-
минаются в разделе, посвященном горцам, 
где калмаки представлены как потомки од-
ного из девяносто двух человек, принявших 
ислам и ставших последователями Пророка 
Мухаммада [Акеров 2017: 26; Тарыхтардын 
жыйнагы 2016: 30]. Согласно тексту, ду-
ховным наставником пиром этих людей по 
завещанию Пророка становится Шаймар-
дан1. В данном фрагменте прослеживается 
намерение автора подчеркнуть, что данные 
племена издавна находились под духовным 
покровительством касанских шейхов, вы-
ступая в роли их мюридов.

Особое внимание заслуживает указание 
на происхождение 92 «племен илатийа» 
от тех самых девяноста двух горцев. Такая 
структура родословной представляет собой 
характерный прием исламизированной эт-
ногенетической традиции, направленной на 
легитимацию родоплеменного происхожде-
ния через связь с ранними сподвижниками 
ислама. Это также может быть интерпрети-
ровано как попытка обосновать духовную 
и политическую иерархию племен через 
систему мюридизма, связанного с авторите-
том суфийских наставников.

Как было отмечено в ряде исследований, 
наиболее ранняя фиксация списка 92  пле-
мен илатийа», также известных как 92 «уз-
бекских» племени, содержится именно в 
«Маджму ат-таварих» [Материалы 1973: 
202; Султанов 1982: 45]. Сам автор сочине-
ния отмечает, что данный список он заимст­
вовал из труда «Тарихи Зубдат ал-Башар» 
[Акеров 2017: 26; Тарыхтардын жыйнагы 
2016: 30]. В «Маджму ат-таварих» нарра-
тивная структура выстроена таким образом, 
чтобы подчеркнуть и утвердить мусуль-
манскую идентичность, ассоциируемую с 
термином узбек [Holzwarth 2006: 121]. Ха-

1 Либо Шах-и Мардан, «Предводитель храб­
рых» одно из прозвищ четвертого праведного 
халифа Али, зятя Пророка Мухаммеда.



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

904

рактерно, что автор сочинения сознательно 
начинает изложение с перечня «узбекских» 
племен, в который включается и племя кал-
мак. Такое включение, по-видимому, носит 
неслучайный характер и отражает истори-
ческую память о периоде подчинения этих 
племен, в том числе «калмаков», власти Уз-
бек-хана. В данном перечне племя калмак 
указано под номером 11 [Акеров 2017: 26; 
Тарыхтардын жыйнагы 2016: 30; Султанов 
1982: 29, 40, 42–43], тогда как племя кыр-
гыз — лишь под номером 13. Как уже от-
мечалось, порядок перечисления племен в 
данном списке, по-видимому, отражал их 
политическое значение в регионе составле-
ния [Султанов 1982: 47]. Далее в сочинении 
указывается, что часть этих племен пересе-
лилась в Рум, другие обосновались в Ферга-
не и Мавераннахре, а племена казак и кал-
мак ушли в Дашт-и Кипчак [Акеров 2017: 
26; Тарыхтардын жыйнагы 2016: 32; Ромо-
дин 1963: 5]. Похожий сюжет содержится и 
в казахских преданиях и шежире, в которых 
говорится, что Казах и Калмак были родны-
ми братьями, однако между ними произо­
шла ссора из-за того, что они не смогли 
поделить молоко пегой кобылы [Артыкбаев 
2012: 222]. В одном из преданий, зафиксиро-
ванных М. Ж. Копеевым, соседями казахов 
в междуречье Есиля и Нуры упоминаются 
ногаи, а также каракалмаки, обитавшие в 
горных районах Улытау и Кичитау [Бабалар 
2012: 33–35]. В этом предании правителем 
кара калмаков назван Катысыбан-хан, в ко-
тором исследователи усматривают предста-
вителя династии Шибанидов [Кузембайулы, 
Абиль 2024: 811]. Представляется допусти-
мым предположение о том, что отдельные 
представители шибанидской династии мог-
ли занимать правящие позиции среди групп, 
обозначаемых в источниках как каракалма-
ки.

Вышеуказанные казахские предания 
находят подтверждение и в письменных 
источниках. Так, в донесении русского по-
сланника в Ногайской Орде Данилы Губи-
на, датируемом 1534–1535 гг., сообщается 
о том, что казахи совместно с покоренными 
ими калмаками представляли угрозу для 
восточных владений ногаев [Atygayev 2023: 
451]. На наш взгляд, упомянутые в источни-

ке калмаки представляют собой не отдель-
ные «группы ойратов, откочевавших дале-
ко на запад» [Atygayev 2023: 451], а мест-
ных кочевников Восточного Дашт-и Кип-
чака [Дремов 2014а: 96, 99], сохранивших 
приверженность традиционным верованиям 
и не принявших ислам [Дремов 2014а: 98; 
Lee 2016: 164]. Примечательно, что в спис­
ках В 667 и № 963 «Маджму ат-таварих» 
племена казак и каракалп(ф)ак отсутству-
ют, они упоминаются лишь в Бишкекском 
(Фрунзенском) списке под номерами 90 и 92 
соответственно [Акеров 2017: 26; Тарыхтар-
дын жыйнагы 2016: 32; Султанов 1982: 33]. 
Такая вариативность может свидетельство-
вать либо о более поздней редакционной 
вставке в Бишкекский список, либо о нали-
чии альтернативной традиции составления 
перечня племен. Особенно показательно в 
этом контексте упоминание каракалпаков, 
первое достоверное фиксирование которых 
в письменных источниках датируется толь-
ко 1598 г. [Материалы 1935: 34]. По наше-
му мнению, это может указывать на более 
позднюю датировку Бишкекского списка 
либо на отражение в нем этнополитических 
реалий, характерных для позднего истори-
ческого периода по сравнению с остальны-
ми списками. В то же время племя калмак 
упоминается во всех известных списках, 
что свидетельствует о его устойчивом при-
сутствии в этнополитической картине реги-
она, зафиксированной в «Маджму ат-тава-
рих». Данный факт может указывать как на 
относительно раннее включение этнонима 
калмак в текст, так и на его более значимую 
политическую роль по сравнению с упомя-
нутыми выше группами, чье появление в 
источнике, вероятно, связано с изменения­
ми этнического состава и политических 
реалий на момент составления или перера-
ботки конкретной версии списка. Согласно 
тексту «Маджму ат-таварих», калмаки изна-
чально были последователями ислама, од-
нако с течением времени перешли к идоло-
поклонству [Акеров 2017: 26–27; Тарыхтар-
дын жыйнагы 2016: 33–34]. Этот сюжетный 
фрагмент представляет собой своего рода 
введение в последующую историческую 
судьбу калмаков, где отступление от веры 
подается как ключевой переломный момент 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

905

в их этноконфессиональной идентичности. 
Подобная интерпретация свидетельству-
ет о попытке автора сочинения осмыслить 
историю калмаков в парадигме исламской 
историографии, где отступление от ислама 
рассматривается как величайший грех. Тем 
самым формируется основа для интерпрета-
ции особого статуса калмаков в последую­
щем историческом контексте, включая ха-
рактер их взаимодействия с мусульмански-
ми народами, которое нередко приобретало 
напряженность или конфликтные черты в 
более поздние периоды.

Во многих эпических произведениях 
тюркских народов калмаки, как правило, 
выступают в качестве основных противни-
ков главных героев. В этих произведениях 
термин калмак употребляется в значении 
«враг» и зачастую применяется по отноше-
нию к противникам, которые фактически не 
являлись ойратами, но при этом описыва-
лись и именовались калмаками [Somfai Kara 
2010: 171]. Как известно, в «Маджму ат-та-
варих» представлена одна из самых ранних 
версий эпоса «Манас» [Тагирджанов 1960: 
26–27]. Калмаки в «Маджму ат-таварих» 
также предстают в качестве главных про-
тивников богатыря Манаса. Как и в эпосе, 
между образом Манаса в «Маджму ат-та-
варих» и сведениями из устной традиции 
наблюдаются определенные параллели. 
Образ Манаса и его сорока сподвижников 
в «Маджму ат-таварих» находит отраже-
ние и в казахской эпической традиции, в 
частности в поэме «Ер Кокше», где Манас 
представлен как близкий соратник и вер-
ный друг главного героя [Бабалар 2007: 
87–88]. В свою очередь в кыргызском эпо-
се «Манас» фигурирует персонаж по имени 
Кокче, дядя Манаса по материнской линии 
[Hatto 1969: 225–226]. Наличие таких пере-
крестных персонажей и сюжетных мотивов 
свидетельствует о тесной взаимосвязи эпи-
ческих традиций казахов и кыргызов, а так-
же о взаимном культурном заимствовании 
и переосмыслении героических образов в 
рамках общего тюркского эпического про-
странства. 

В «Маджму ат-таварих» сообщается, что 
Манас родился в местности Каркара, а его 
отцом назван Жакып-бек. При этом, если в 

эпосе не указывается принадлежность Ма-
наса к какому-либо племени, то в «Маджму 
ат-таварих» и он, и его отец Жакып-бек — 
выходцы из племени кипчаков [Абдумана-
пов 2015: 46]. Одним из главных против-
ников Манаса в «Маджму ат-таварих», так 
же как в эпосе, выступают Жолой и его сын 
Камар ад-дин, которые являются правителя-
ми калмаков. При этом известно, что Камар 
ад-дин принадлежал к племени дуглат [Ха-
физ-и Таныш 1983: 93] и в течение некото-
рого времени занимал положение одного из 
правителей Могулистана [ИКПИ 2007: 62; 
Хафиз-и Таныш 1983: 94]. Как известно из 
сочинения «Тарих-и Рашиди», в период об-
ращения хана Тоглук-Тимура в ислам, му-
сульманство приняли около 160 тысяч чело-
век из числа его подданных [Дулати 1999: 
42]. Представляется вероятным, что среди 
них находились и представители дуглатской 
аристократии, игравшие важную роль в по-
литической жизни Могулистана. Не исклю-
чено, что имя Жолой представляет собой 
«языческое» имя Камар ад-дина [Сабитов, 
Камбарбекова 2018: 73], зафиксированное 
в источнике до его обращения в ислам. По-
добная двойственность имен и статусов ха-
рактерна для повествований, находящихся 
на стыке исторической хроники и эпической 
поэтики, где религиозная трансформация 
персонажа может служить важным идеоло-
гическим маркером. 

В рассматриваемом тексте в отношении 
Камар ад-дина первоначально употребляется 
термин калмак, что, вероятно, отражает его 
религиозную принадлежность на раннем эта-
пе — до принятия ислама. Позднее в повест­
вовании он уже предстает мусульманином 
[Акеров 2017: 65; Тарыхтардын жыйнагы 
2016: 81], что подчеркивает переходный ха-
рактер его статуса в рамках нарратива. Упо-
требление этнонима калмак в данном контек-
сте, таким образом, не столько указывает на 
конкретную этническую принадлежность, 
сколько выполняет функцию религиозно-и-
деологической маркировки, противопостав-
ляющей героя и его противников. Этот же 
подход прослеживается и в одном из вари-
антов эпоса «Едиге», где Камар ад-дин так-
же упоминается с эпитетом «калмук» [Эдиге 
2016: 118–120], что подтверждает устойчи-



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

906

вость традиции использования термина в 
значении «враг» или «неверный» по отноше-
нию к противной стороне.

Следует отметить, что практически у 
каждого тюркского племени существова-
ла своя эпическая традиция, выраженная в 
форме героических песен, передававшихся 
устно из поколения в поколение. Например, 
«Шора-батыр» у таминцев, «Ер Кокше» и 
«Ер Косай» у уаков, «Алпамыс» у коныра-
тов, «Кобланды-батыр» у кипчаков. В этом 
контексте представляется допустимым пред-
положение, что первоначальная версия эпо-
са о Манасе могла возникнуть в среде кыр-
гызских кипчаков и отражать память об их 
борьбе с представителями племени дуглат 
в политическом пространстве Могулистана.

Другой эпический противник Манаса — 
китайский хан Алооке — в «Маджму ат-та-
варих» упоминается под именем Халаку-хан 
(Алооке), у которого, согласно тексту, рож-
дается сын по имени Абкахан [Акеров 2017: 
44; Тарыхтардын жыйнагы 2016: 54]. С вы-
сокой степенью вероятности можно утверж­
дать, что за этими именами скрываются 
фигуры Хулагу-хана и его сына Абага-хана, 
представителей ильханидской династии.

Примечательно, что в «Маджму ат-та-
варих» противники и враги Тохтамыш-ха-
на, союзника Манаса, такие как Пулат-хан, 
мангыты Жамгырчи и Кийикбат, не обозна-
чаются термином калмак. Это позволяет 
предположить, что использование данного 
термина в источнике носит избирательный 
характер: автор рукописи называет «кал-
маками» преимущественно тех, которые 
выступают противниками Манаса и его 
союзников в Могулистане. Таким образом, 
термин приобретает не столько этническую, 
сколько идеологическую или политико-ре-
лигиозную нагрузку, отражая позицию ав-
тора в оценке событий и действующих лиц.

Аналогичную тенденцию можно наблю-
дать и в сочинении «Тарих-и Рашиди», где 
прослеживается четкое религиозное разгра-
ничение между различными этнополити-
ческими группами. В частности Мухаммад 
Хайдар подчеркивает контраст между мо-
голами и кыргызами, отмечая, что «моголы 
приняли ислам и слились с мусульманами, а 
киргизы так и остались в неверии и по этой 

причине отмежевались от моголов» [Дула-
ти 1999: 178]. Это противопоставление, как 
нам представляется, отражает идеологиче-
скую установку автора и служит средством 
маркировки религиозной границы между 
исламизированными и сохраняющими язы-
ческие (или иные немусульманские) верова-
ния сообществами.

Другим объяснением неупотребления 
термина калмак относительно Пулата и его 
соратников может выступать объяснение 
согласно которому разные части «Мадж­
му ат-таварих» были заимствованы из раз-
ных сочинений. Одно из них, послуживших 
источником для «Маджму ат-таварих» (в 
частности «Тарихи Зубдат ал-Башар» или 
«Тарихи Могулия»), содержало широкое 
употребление термина калмак, тогда как 
повествование о походе хана Пулата было 
заимствовано из иного источника или осно-
вано на устном рассказе очевидца событий 
вероятно, того же информатора, который 
сообщил сведения о биографии Манаса, 
Кара-Ходжи, Коку-мурзы и других персо-
нажей. Интересно, что в «Маджму ат‑тава-
рих» отец Чингис‑хана, Есугей‑бахадур (по 
прозвищу Тугдар‑хан), представлен как мю-
рид суфийского тариката [Акеров 2017: 35; 
Тарыхтардын жыйнагы 2016: 43], который, 
по словам автора, даже выдал свою дочь 
замуж за имама Али Зарбагыша [Акеров 
2017: 22; Тарыхтардын жыйнагы 2016: 25]. 
Очевидно, что представленная в «Маджму 
ат-таварих» мусульманская биография Есу-
гей-бахадура является результатом созна-
тельной идеологической конструкции, на-
правленной на исламизацию родословной 
Чингисидов и придание их власти религи-
озной легитимации. Включив Есугея в кон-
текст суфийской традиции, автор стремится 
показать, что династическая власть потом-
ков Чингис-хана основывалась не только на 
праве завоевания, но и обладала духовной 
санкцией, исходящей от признанных му-
сульманских авторитетов. Тем самым соз-
дается образ правящей династии, органично 
вписанной в исламскую культурно-религи-
озную систему.

Такие произведения, как «Маджму ат-та-
варих», имели выраженную политическую 
направленность и были ориентированы на 



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

907

прославление суфийских шейхов Ферганы, 
что в свою очередь способствовало укре-
плению их авторитета и влияния среди коче-
вых племен [Hatto 1997: 99]. Можно предпо-
ложить, что в рассматриваемом случае речь 
идёт прежде всего о стремлении утвердить 
свое влияние среди кыргызских племен. От-
ражением этой идеологической установки 
может служить и образ врага, противопо-
ставленного мусульманскому герою Мана-
су. В эпической традиции кыргызов калма-
ки представлены как собирательный образ 
внешнего врага, при этом их идентичность 
на протяжении столетий неоднократно ме-
нялась — от захватчиков, вторгавшихся из 
Улусов Джучи и Чагатая, до ойратских пле-
мен и маньчжуров [Somfai Kara 2025: 121].

Анализ содержания «Маджму ат-та-
варих» позволяет выдвинуть возможное 
объяснение относительно использования 
термина калмак в данном источнике. Впол-
не вероятно, что группы, обозначенные как 
«калмаки» и представленные противниками 
Манаса, на самом деле идентифицировали 
себя как мусульмане, однако автор рукописи, 
руководствуясь собственными религиозно-
идеологическими установками, не признавал 
их таковыми [Сабитов, Камбарбекова 2018: 
75]. Такое употребление термина могло отра-
жать не столько фактическую религиозную 
принадлежность, сколько восприятие и ин-
терпретацию автора, основанную на крите-
риях «свой» – «чужой». Подобная практика 
была характерна для исламских государств, 
где обвинения в неверии (куфре) в отноше-
нии мусульман или людей, считающих себя 
мусульманами, часто использовались как 
идеологическое оружие различными груп-
пами во всей истории ислама. То, что Му-
хаммед Шейбани пытался представить ка-
захов немусульманами и объявить против 
них священную войну [Рузбихан 1976: 103], 
абсолютно не отражает степень распростра-
ненности ислама среди казахов. Подобные 
действия свидетельствуют, прежде всего, 
о стремлении Мухаммеда Шейбани полу-
чить идеологическое обоснование для войн 
с противниками. Аналогичная ситуация на-
блюдается и в отношении моголов. Согласно 
дуглатской точке зрения, отраженной в «Та-
рих-и Рашиди», дуглаты представлены «хо-

рошими мусульманами», а кыргызы (одно из 
могульских племен) описываются «плохими 
мусульманами». В «Маджму ат-таварих» мы 
видим противоположную картину. Кыргызы 
и их родоначальники изображаются мусуль-
манами и мюридами суфийского тариката 
«Ишкийа», в то время как один из лидеров 
дуглатов с мусульманским именем Камар ад-
дин назван калмаком, т. е. немусульманином. 
Термин калмак, по всей видимости, сформи-
ровался в пределах Золотой Орды при Уз-
бек-хане и первоначально применялся для 
обозначения кочевых групп, сохранивших 
приверженность традиционным веровани-
ям и отказавшихся от принятия ислама. На 
раннем этапе его употребления это обозначе-
ние носило скорее религиозно-мировоззрен-
ческий, а не географический и этнический 
характер и служило маркером идеологиче-
ского разграничения между мусульманским 
и немусульманским кочевым населением. 
В этом контексте представляется важным 
разграничивать понятие калмак в его идео­
логически-религиозной функции и наиме-
нование ойратов, к которым данный термин 
был отнесен значительно позже. Уже к кон-
цу XIV в. термин калмак получил широкое 
распространение и начал использоваться за 
пределами Золотой Орды, что, в частности, 
подтверждается его упоминанием в истори-
ческом сочинении Шараф ад-Дина Али Йаз-
ди «Зафар-наме».

7. Заключение
Анализ содержания «Маджму ат-та-

варих» позволяет предположить, что упо-
требление в тексте термина калмак имело, 
прежде всего, идеологическую нагрузку. Он 
применялся для обозначения образа «невер-
ного» и «врага» по отношению к герою или 
его племени, что соответствует распростра-
ненной в мусульманской историографиче-
ской традиции бинарной оппозиции между 
«правоверными» и «неверными». Следует 
отметить, что значительная часть лиц, обо-
значенных в «Маджму ат-таварих» терми-
ном калмак, вполне возможно, восприни-
мала себя как мусульмане или, по крайней 
мере, не отождествляла себя с «неверны-
ми». Однако в силу идейной и религиозной 
направленности автора сочинения они были 



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

908

представлены в источнике как противники 
ислама и охарактеризованы термином, мар-
кирующим их как «неверных».

Таким образом, материалы «Маджму ат-та-
варих» отражают сложную картину восприя-
тия и репрезентации калмаков как символа ре-
лигиозного и культурного иного. Употребление 
этого термина автором сочинения соотносится 
с широкой средневековой традицией разгра-
ничения «своих» и «чужих» по религиозному 
признаку, что в дальнейшем трансформирова-
лось в этническую классификацию.

При этом «Маджму ат-таварих» пред-
ставляет собой ценный источник не только 
по истории Улуса Чагатая, но и по истории 

Улуса Джучи. Особый интерес вызывает 
альтернативный взгляд, представленный в 
сочинении, на процессы формирования и 
трансформации государственных образо-
ваний: разделение проводится не столько 
по династическим линиям (чагатаидов и 
джучидов), сколько по религиозному при-
знаку — между мусульманами и немусуль-
манами. Таким образом, источник отража-
ет специфическую историческую картину 
мира, характерную для интеллектуальной и 
духовной среды региона, и раскрывает вос-
приятие истории улусов сквозь призму ре-
лигиозной идентичности и идеологических 
предпочтений автора.

Литература References
Абдуманапов 2015 — Абдуманапов Р. А. Кипча-

ки в этногенезе кыргызов. Бишкек: Из-Бас­
ма, 2015. 200 с.

Abdumanapov R. A. Kipchaks in Kyrgyz 
Ethnogenesis. Bishkek: Iz-Basma, 2015. 
200 p. (In Russ.)

Акеров 2017 — Акеров Т. А. Маджму ат-Тава-
рих как исторический источник. Перевод, 
анализ и коммент. Бишкек: КНУ им. Ж. Ба-
ласагына, 2017. 348 с.

Akerov T. A. Majmu al-Tawarikh as a Historical 
Source: A Complete Translation, Analysis, 
and Comments. Bishkek: Balasagyn Kyrgyz 
National University, 2017. 348 p. (In Russ.)

Алексеев 2006 — Алексеев А. К. Политическая 
история Тукай-Тимуридов: По материа-
лам персидского исторического сочинения 
Бахр ал-асрар. СПб.: С.-Петерб. ун-т, 2006. 
229 с.

Alekseev A. K. Political History of the Tuqa-
Timurids: Evidence from The Sea of Secrets 
(Bahr al-Asrar). St. Petersburg: St. Petersburg 
University, 2006. 229 p.(In Russ.)

Артыкбаев 2012 — Артыкбаев Ж. О. Казахское 
шежире: источник и концепция истории 
Великой степи. Астана: Алтын Кітап, 2012. 
495 с.

Artykbayev Zh. O. Kazakh Shezhire: A Source 
and Historical Concept of the Great Steppe. 
Astana: Altyn Kitap, 2012. 495 p. (In Russ.)

Бабалар 2007 — Бабалар сөзі: Жүзтомдық (= 
Слова предков). Т.  44: Батырлар жыры. 
Астана: Фолиант, 2007. 496 б.

The Words of Ancestors. In 100 vols. Vol. 44: 
Heroic Poems. Astana: Foliant, 2007. 496 p. 
(In Kaz.)

Бабалар 2012 — Бабалар сөзі: Жүзтомдық (= 
Слова предков). Т. 83: Шежірелік аңыздар. 
Астана: Фолиант, 2012. 448 б.

The Words of Ancestors. In 100 vols. Vol. 83: 
Genealogical Legends. Astana: Foliant, 2012. 
448 p. (In Kaz.)

Бартольд 1963 — Бартольд В. В. Сочинения. 
Т. II. Ч. 1. Общие работы по истории Сред-
ней Азии. М.: Наука, ГРВЛ, 1963. 1020 с.

Bartold V. V. Writings. Vol. 2. Pt. 1: General 
Studies in Central Asian History. Moscow: 
Nauka – GRVL, 1963. 1020 p. (In Russ.)

Бартольд 1968 — Бартольд В. В. Сочине-
ния. Т. V. Работы по истории и филологии 
тюркских и монгольских народов. М.: Нау-
ка, ГРВЛ, 1968. 757 с.

Bartold V. V. Writings. Vol. 5: Studies in the 
History and Philology of Turks and Mongols. 
Moscow: Nauka – GRVL, 1968. 757 p. (In 
Russ.)

Дулати 1999 — Дулати Мухаммед Хайдар. Та-
рих-и Рашиди (= Рашидова история) / пер. 
с перс. яз. 2-е изд. доп. Алматы: Санат, 
1999. 656 с.

Mirza Muhammad Haidar Dughlat. Tarikh-i 
Rashidi (The History of Rashid). Second 
edition, suppl. Almaty: Sanat. 1999. 656 p. (In 
Russ.)



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

909

Дремов 2012 — Дремов И. И. Калмаки Сред-
ней Азии XIV–XVI веков // Вестник При-
каспия. Археология. История. Этнология. 
Вып. 3. Элиста: КалмГУ, 2012. С. 104–117.

Dryomov I. I. Qalmaqs of Central Asia in the 
fourteenth to sixteenth centuries. Vestnik 
Prikaspiya. Arkheologiya. Istoriya. 
Etnologiya. 2012. No. 3. Pp. 104–117. (In 
Russ.)

Дремов 2013а — Дремов И. И. Золотая Орда и 
возникновение этнонима «Калмак» // Воп­
росы истории. 2013. № 3. С. 119–129.

Dryomov I. I. Qalmaq: Golden Horde and 
emergence of the ethnonym. Voprosy Istorii 
(Questions of History). 2013. No. 3. Pp. 119–
129. (In Russ.)

Дремов 2013б — Дремов И. И. Калмаки XIV–
XVI веков между Волгой и Иртышом и кал-
мыцкий эпос «Джангар» // Проблемы исто-
рии, филологии, культуры. 2013. № 1(39). 
С. 317–329.

Dryomov I. I. Kalmaks of 14th–16th centuries 
of the Volga-Irtysh area and Kalmyk Epic of 
Jangar. Problems of History, Philology, and 
Culture. 2013. No. 1(39). Pp. 317–329. (In 
Russ.)

Дремов 2014а — Дремов И. И. Калмаки Деш-
т-и-Кыпчака (к проблеме тюркизации и 
исламизации монголов в Золотой Орде) // 
Известия Саратовского университета. Но-
вая серия. Серия История. Международные 
отношения. 2014. Т. 14. Вып. 4. С. 96–101.

Dryomov I. I. Kalmaks of Desht-i-Kipchak (To the 
problem of Turkization and the Islamization 
of Mongolians in the Gold Horde). Izvestiya 
of Saratov University. History. International 
Relations. 2014. Vol. 14. No. 4. Pp. 96–101. 
(In Russ.)

Дремов 2014б — Дремов И. И. Калмаки Дешт-и 
Кыпчака XV-XVI вв. и средневековая Русь 
// Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 
2014. № 3(57). С. 129–137.

Dryomov I. I. Kalmaks of East Desht-i-Kipchak 
of the 15th–16th centuries and medieval Russia. 
Drevnyaya Rus’. Voprosy medievistiki. 2014. 
No. 3(57). Pp. 129–137. (In Russ.)

Дремов 2015 — Дремов И. И. Происхождение 
и распространение этнонима «калмак» 
// Primus inter pares (к 175-летию со дня 
рождения В. В. Радлова). СПб.: МАЭ РАН, 
2015. С. 62–81.

Dryomov I. I. Qalmaq: Origin and dissemination 
of the ethnonym. In: Matveeva P. A., Rezvan 
E. A. (comps.) Primus inter pares: Celebrating 
the 175th Birth Anniversary of Vasily V. Radlov. 
St. Petersburg: Museum of Anthropology and 
Ethnography, 2015. Pp. 62–81. (In Russ.)

Жирмунский 1974 — Жирмунский В. М. 
Тюркский героический эпос. Л.: Наука, 
1974. 726 с.

Zhirmunsky V. M. Turkic Heroic Epic. Leningrad: 
Nauka, 1974. 726 p. (In Russ.)

ИКПИ 2007 — История Казахстана в персид-
ских источниках. Т. 5 / сост. М. Х. Абу-
сеитова. Извлечения из сочинений XIII–
XIX  веков. Алматы: Дайк-Пресс, 2007. 
476 c.

Abuseitova M. Kh. (comp.) History of Kazakhstan 
from Persian Sources. Vol. 5: Collections 
from Thirteenth-Nineteenth Century Writings. 
Almaty: Daik-Press, 2007. 476 p. (In Russ.)

История Калмыкии 2009 — История Калмы-
кии с древнейших времен до наших дней: в 
3 тт. Т. 1. Элиста: Герел, 2009. 848 с.

Maksimov K. N., Ochirova N. G. (eds.) History 
of Kalmykia: From Earliest Times to Present 
Days. In 3 vols. Vol. 1. Elista: Gerel, 2009. 
848 p. (In Russ.)

Йазди 2008 — Йазди Шараф ад-Дин Али. За-
фар-наме (Книга побед амира Тимура) / 
предисл., пер. со староузб., коммент., ука-
затели и карта А. Ахмедова; ред. Б. И. Кно-
пов. Ташкент: San'at, 2008. 486 c.

Sharaf al-Din Ali Yazdi. Zafarnama (Book of 
Victories [of Amir Timur]). A. Akhmedov 
(foreword, transl., etc.), B. Knopov (ed.). 
Tashkent: San’at, 2008. 486 p. (In Russ.)

Караев 1995 — Караев О. К. Чагатайский улус. 
Государство Хайду. Могулистан. Образова-
ние кыргызского народа. Бишкек: Кыргыз-
стан, 1995. 160 с.

Karaev O. K. Chagatai Ulus. State of Qaidu. 
Moghulistan. The Shaping of the Kyrgyz. 
Bishkek: Kyrgyzstan. 1995. 160 p. (In Russ.)



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

910

Китинов 2018 — Китинов Б. У. Калмак и ой-
раты: топоним в религиозной истории на-
родов Центральной Азии // Вестник Рос-
сийского университета дружбы народов. 
Серия: Всеобщая история. 2018. Т. 10. № 3. 
C. 270–281.

Kitinov B. U. Kalmak and Oirats: Toponym in 
the religious history of the peoples of Central 
Asia. RUDN Journal of World History. 2018. 
Vol. 10. No. 3. Pp. 270–281. (In Russ.). DOI: 
10.22363/2312-8127-2018-10-3-270-281

Кузембайулы, Абиль 2024 — Кузембайулы А., 
Абиль Е. Шибан в исторических преданиях 
казахов // Электронный научный журнал 
«еdu.e-history.kz». 2024. Т. 11. № 4. С. 796–
813.

Kuzembaiuly A., Abil Ye. Shiban in the historical 
legends of the Kazakhs. Asian Journal 
«Steppe Panorama». 2024. Vol. 11. No. 4. 
Pp. 796–813. (In Russ.). DOI: 10.51943/2710-
3994_2024_11_4_796-813

Материалы 1935 — Материалы по истории 
каракалпаков. Сборник. Труды института 
востоковедения / ред. изд. А. Н. Самойло-
вич. Т. VII. М.; Л.: АН СССР, 1935. 299 с.

Samoylovich A. N. (ed.) Materials on Karakalpak 
History. Collected papers (Proceedings of 
the Institute of Oriental Studies 7). Moscow, 
Leningrad: USSR Academy of Sciences, 
1935. 299 p. (In Russ.)

Материалы 1973 — Материалы по истории 
киргизов и Киргизии / отв. ред. В. А. Ромо-
дин. Вып. 1. М.: Наука, ГРВЛ, 1973. 280 с.

Romodin V. A. (ed.) The Kirghiz and Kirghizia: 
Historical Materials. Vol. 1. Moscow: Nauka 
– GRVL, 1973. 280 p. (In Russ.)

Очерки 1967 — Очерки истории Калмыцкой 
АССР. Дооктябрьский период. М.: Наука, 
1967. 479 с.

Ustyugov N. V. et al. (eds.) Essays in the History 
of the Kalmyk ASSR: The Pre-October Period. 
Moscow: Nauka, 1967. 479 p. (In Russ.)

Петров 1961 — Петров К. И. К истории дви-
жения киргизов на Тянь-Шань и их взаимо-
отношений с ойратами в XIII–XV вв. / отв. 
ред. Б. К. Пашков. Фрунзе: АН Киргизской 
ССР, 1961. 212 с.

Petrov K. I. Kirghizes on the Way to the Tian Shan, 
and Their Relations with Oirats: Thirteenth to 
Fifteenth Centuries. B. Pashkov (ed.). Frunze: 
Kirghiz SSR Academy of Sciences, 1961. 
212 p. (In Russ.)

Ромодин 1963 — Извлечения из «Маджму 
ат-Таварих» / пер. с перс., введ. и коммент. 
В.  А.  Ромодина. Л., Июль–ноябрь, 1963. 
110 с. 

Majmu al-Tawarikh: Collections. V. Romodin 
(transl., foreword, etc.). Leningrad, 1963. 
110 p. (In Russ.)

Рузбихан 1976 — Фазлаллах ибн Рузбихан Ис-
фахани. Михман-наме-йи Бухара (Записки 
бухарского гостя) / пер., предисл. и прим. 
Р. П. Джалиловой; под ред. А. К. Арендса. 
М.: Наука, ГРВЛ, 1976. 197 с.

Fazlallah b. Ruzbihan Isfahani. Mihman-Nama-i 
Bukhara (Notes of a Guest from Bukhara). 
R.  Dzhalilova (transl., foreword, etc.), 
A.Arends (ed.). Moscow: Nauka, GRVL, 
1976. 197 p. (In Russ.)

Сабитов 2014 — Сабитов Ж. М. Калмаки Вос-
точного Дашт-и Кыпчака в XIV–XVI веках 
//  Global Turk. № 3/4. 2014. C. 134–143.

Sabitov Zh. M. The Kalmaks of Eastern Dasht-i 
Qipchaq in the 14th–16th centuries. Global 
Turk. 2014. No. 3/4. Pp. 134–143. (In Russ.)

Сабитов 2016 — Сабитов Ж. М. «Шаджарат 
ал-Атрак» (Родословие тюрков) и «Улус-и 
арба-йи Чингизи» как источники по исто-
рии государства Толуя (1300–1430-е годы) 
// Мемлекет тарихы. 2016. № 4. С. 109–117.

Sabitov Zh. M. Shajarat al-Atrak (Genealogy 
of the Turks) and Ulus-i arba-yi Chingizi as 
sources on the history of the state of Tolui 
(1300–1430s). Memleket tarihy. 2016. No. 4. 
Pp. 109–117. (In Russ.)

Сабитов, Камбарбекова 2018 — Сабитов Ж. 
М., Камбарбекова Г. А. Сведения о Токта-
мыш-хане из «Маджму ат-таварих» // Тюр-
кологические исследования. Серия: Исто-
рия и археология. 2018. Т. 1. № 4. С. 67–82.

Sabitov Zh. M., Kambarbekova G. A. Information 
about Toktamysh Khan from Majmu al-
Tavarih. Turkological Studies. Series: History 
and Archaeology. 2018. Vol. 1. No. 4. Pp. 67–
82. (In Russ.)



ИСТОЧНИКОВЕДЕНИЕ	 SOURCES STUDIES

911

СМИЗО 1941 — Сборник материалов, отно-
сящихся к истории Золотой Орды. Извле-
чения из персидских сочинений, собран-
ные В. Г. Тизенгаузеном и обработанные 
А. А. Ромаскевичем и С. Л. Волиным. Т. 2. 
М., Л.: АН СССР, 1941. 307 с.

Tiesenhausen V. G. (comp.) Materials in the 
History of the Golden Horde: Collections from 
Persian Writings. A. Romaskevich, S. Volin 
(eds.). Vol. 2. Moscow, Leningrad: USSR 
Academy of Sciences, 1941. 307 p. (In Russ.)

Султанов 1982 — Султанов Т. И. Кочевые пле-
мена Приаралья в XV–XVII вв. (вопросы 
этнической и социальной истории). М.: 
Наука, ГРВЛ, 1982. 134 с.

Sultanov T. I. Nomadic tribes of the Aral Sea 
Region, Fifteenth to Seventeenth Centuries: 
Issues of Ethnic and Social History. Moscow: 
Nauka – GRVL, 1982. 134 p. (In Russ.)

Тагирджанов 1960 — «Собрание истории» 
Маджму Ат-Таварих. Фотографическая 
репродукция, отрывок текста, введение, 
указатели / подгот. А. Т. Тагирджанов. Л.: 
Ленингр. ун-т, 1960. 200 c.

Tagirdzhanov A. T. (comp.) Majmu al-Tawarikh 
(Collected Histories): Photographic 
Reproductions of Manuscript Excerpts, 
Introduction, Indices. Leningrad: Leningrad 
University, 1960. 200 p. (In Russ.)

Тарыхтардын жыйнагы 2016 — Тарыхтардын 
жыйнагы («Мажму ат-таварих») / котор. 
М. Досболов, О. Сооронов. Бишкек: Салам, 
2016. 160 б.

Collected Histories (Majmu al-Tawarikh). 
M. Dosbolov, O. Sooronov (transl.). Bishkek: 
Salam, 2016. 160 p. (In Kyrg.)

Утемиш-хаджи 2017 — Утемиш-хаджи. Кара 
таварих / Транскрипция И. М. Миргалеева, 
Э. Г. Сайфетдиновой, З. Т. Хафизова; пер. 
на русс. яз. И. М. Миргалеева, Э. Г. Сайфет-
диновой; общ. и науч. ред. И. М. Миргалее-
ва. Казань: Институт истории им. Ш. Мар-
джани АН РТ, 2017. 312 с.

Utemish Hajji. Qara Tawarikh. I. Mirgaleev, 
E.  Saifetdinova, Z. Khafizova (transcr.), etc. 
Kazan: Märcani Institute of History (Tatarstan 
Academy of Sciences), 2017. 312 p. (In Russ.)

Хафиз-и Таныш 1983 — Хафиз-и Таныш Буха-
ри. Шараф-нама-йи-шахи (Книга шахской 
славы). Ч. 1. М.: Наука, ГРВЛ, 1983. 536 с. 

Hafiz-i Tanish Bukhari. Sharaf-nama-yi Shahi 
(The Book of Shah’s Glory). Pt. 1. Moscow: 
Nauka, GRVL, 1983. 536 p. (In Russ.)

Эдиге 2016 — Эдиге: ногайская эпическая по-
эма / под. ред. Н. Х. Суюновой. М.: Наука, 
2016. 512 с.

Edige: A Nogai Epic Poem. N. Suyunova (ed.). 
Moscow: Nauka, 2016. 512 p. (In Russ.)

Atygayev 2023 — Atygayev N. A. Qazaq-Qalmaq 
Relations in the 16th Century // Qazaq 
Historical Review. 2023. Т. 1. № 4. Pp. 446–
457.

Atygayev N. A. Qazaq-Qalmaq relations in the 
16th century. Qazaq Historical Review. 2023. 
Vol. 1. No. 4. Pp. 446–457. (In Eng.)

Hatto 1969 — Hatto A. T. The birth of Manas // 
Asia Major: A British Journal of Far Eastern 
Studies. 1969. Vol. XIV. Part 2. Pp. 217–241.

Hatto A. T. The birth of Manas: A confrontation of 
two branches of heroic epic poetry in Kirgiz. 
Asia Major. 1969. Vol. XIV. Pt. 2. Pp. 217–
241. (In Eng.)

Hatto 1997 — Hatto A. T. Tradition and Change in 
the Kirghiz Manas. In S. Akiner & N. Sims-
Williams (eds.), Languages and Scripts of 
Central Asia. London: School of Oriental and 
African Studies. 1997. Pp. 99–105. 

Hatto A. T. Tradition and change in the Kirghiz 
Manas. In: Akiner S., Sims-Williams N. 
(eds.) Languages and Scripts of Central Asia. 
London: School of Oriental and African 
Studies, 1997. Pp. 99–105. (In Eng.)

Holzwarth 2006 — Holzwarth W. The Uzbek State 
as Reflected in Eighteenth Century Bukharan 
Sources // Asiatische Studien / Études 
asiatiques. 2006. LX. 2. Pp. 93–129.

Holzwarth W. The Uzbek state as reflected 
in eighteenth century Bukharan sources. 
Asiatische Studien / Études asiatiques. 2006. 
Vol. 60. No. 2. Pp. 93–129. (In Eng.)



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 4

912

Lee 2016 — Lee J. Y. Were the historical Oirats 
“Western Mongols”? An examination of their 
uniqueness in relation to the Mongols. Études 
mongoles et sibériennes, centrasiatiques et 
tibétaines. 2016. 47. Pp. 157–181.

Lee J. Y. Were the historical Oirats “Western 
Mongols”? An examination of their uniqueness 
in relation to the Mongols. Études mongoles 
et sibériennes, centrasiatiques et tibétaines. 
2016. Vol. 47. Pp. 157–181. (In Eng.)

Reichl 2020 — Reichl K. “The true nature of the 
aoidos”: the kirghiz singer of tales and the epic 
of Manas // Amodio Mark C., ed. John Miles 
Foley’s World of Oralities: Text, Tradition, 
and Contemporary Oral Theory. Leeds: Leeds: Arc 
Humanities Press, 2020.  Pp. 185–206.

Reichl K. “The true nature of the aoidos”: 
The Kirghiz singer of tales and the epic of 
Manas. In: Amodio M. C. (ed.) John Miles 
Foley’s World of Oralities: Text, Tradition, 
and Contemporary Oral Theory. Leeds: ArcLeeds: Arc 
Humanities Press, 2020. Pp. 185–206. (In 
Eng.)

Sayrami 2023 — Sayrami Musa. The Tarikh-i 
Ḥamidi: A Late-Qing Uyghur History. 
Translated by Eric Schluessel. New York: 
Columbia University Press, 2023. 520 p.

Sayrami M. The Tarikh-i Ḥamidi: A Late-Qing 
Uyghur History. E. Schluessel (transl.). New 
York: Columbia University Press, 2023. 
520 p. (In Eng.)

Somfai Kara 2010 — Somfai Kara David. Kalmak: 
the enemy in the kazak and kirghiz epic songs 
// Acta Orientalia Academiae Scientiarum 
Hung. 2010. Vol. 63 (2). Pp. 167–178.

Kara D. S. Kalmak: The enemy in the Kazak and 
Kirghiz epic songs. Acta Orientalia Academiae 
Scientiarum Hungaricae. 2010. Vol. 63. No. 2. 
Pp. 167–178. (In Eng.)

Somfai Kara 2025 — Somfai Kara David. The 
Majmū at al-tavārīkh and the Kyrgyz Epic 
Tradition. Chapter  6 // Csirkes F., Péri B. Csirkes F., Péri B. 
(eds.)(eds.) Mongols, Tatars, and Turks in the 
Persianate World: Essays in Honor of István Essays in Honor of István 
Vásáry (Studies in Persian Cultural History Vásáry (Studies in Persian Cultural History 
21). Leiden, Boston: Brill,21). Leiden, Boston: Brill,. Vol. 21. Leiden: 
Brill, 2025. Pp. 112–123.

Kara D. S. The Majmū at al-tavārīkh and the 
Kyrgyz epic tradition (Chapter 6). In: Csirkes Csirkes 
F., Péri B. (eds.) Mongols, Tatars, anF., Péri B. (eds.) Mongols, Tatars, and Turks 
in the Persianate World: Essays in Honor of Essays in Honor of 
István Vásáry (Studies in Persian Cultural István Vásáry (Studies in Persian Cultural 
History 21). Leiden, Boston: Brill,History 21). Leiden, Boston: Brill, 2025. 
Pp. 112–123. (In Eng.)


