
Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1034

Published in the Russian Federation
Oriental Studies (Previous Name: Bulletin of the Kalmyk Institute 
for Humanities of the Russian Academy of Sciences)
Has been issued as a journal since 2008
ISSN: 2619-0990; E-ISSN: 2619-1008
Vol. 18, Is. 5, Рp. 1034–1047, 2025
Journal homepage: https://kigiran.elpub.ru

 

УДК: 904 

Сакральные тексты Тувы: на-
скальные буддийские надписи 
как отражение духовного насле-
дия (на примере Барун-Хемчик-
ского района Республики Тыва)

Sacred Texts of Tuva: Buddhist 
Rock Inscriptions as Mani-
fested Spiritual Heritage (Ba-
run-Khemchiksky District of the 
Tyva Republic)

Татьяна Викторовна Люндуп1, 
Буянмаа Борисовна Тумат2, 
Ай-Херел Геннадьевич Сарыглар3 

Tatyana V.  Lyundup1, 
Buyanmaa B. Tumat2, 
Ai-Kherel G. Saryglar3

1 Тувинский государственный университет (д. 36, 
ул. Ленина, 667000 Кызыл, Российская Федерация)

1 Tuvan State University (36, Lenin St., 667000 
Kyzyl, Russian Federation)

кандидат исторических наук, доцент Cand. Sc. (History), Associate Professor

  0000-0002-3190-4956. E-mail: tatyanalyundup[at]mail.ru

2 Институт развития национальной школы (д. 2, 
ул.  Рабочая, 667001 Кызыл, Российская Федера-
ция)

2 National School Development Institute (2, Ra­
bochaya St., 667001 Kyzyl, Russian Federation)

заведующая лабораторией, аспирант Head of Laboratory, Postgraduate Student

  0009-0003-9315-4577. E-mail: sonamtumat[at]mail.ru

3 Национальный музей Республики Тыва им. Ал-
дан-Маадыр (д.  30, ул. Титова, 667000 Кызыл, 
Российская Федерация)

3 Aldan-Maadyr National Museum of the Tyva 
Republic (30, Titov St., 667000 Kyzyl, Russian 
Federation)

заведующий филиалом Head of Branch

  0009-0002-1840-3767. E-mail: xerelok13[at]mail.ru

© КалмНЦ РАН, 2025 © KalmSC RAS, 2025
© Люндуп Т. В., Тумат Б. Б., Сарыглар А.-Х. Г., 2025 ©  Lyundup T. V., Tumat B. B.,  Saryglar A.-Kh. G., 

2025

Аннотация. Введение. В статье рассматриваются сакральные тексты, сохранившиеся в виде 
наскальных надписей на территории Барун-Хемчикского района Республики Тыва. Цель ста-
тьи ― рассмотреть эти тексты и показать, как религиозное обновление сопрягается с механиз-
мами культурной памяти, локальной политикой идентичности и переосмыслением историче-

https://orcid.org/0000-0002-3190-4956
https://orcid.org/0009-0003-9315-4577
https://orcid.org/0009-0002-1840-3767


Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1035

ского наследия. Материалы и методы. Источниковая база включает полевые исследования, 
музейные коллекции и архивные материалы. В работе применялись такие методы исследо-
вания, как хронологический, позволяющий выявить причинно-следственные связи появления 
наскальных буддийских надписей, и археолого-эпиграфический (описание формы, техники 
нанесения, состояния сохранности надписей).  Результаты. Рассмотрена типология надписей 
(канонические формулы, мемориальные фиксации), их локализация в структуре ландшафта 
(перевалы, устья рек, пути к священным горам, места обрядов) и связь с культовыми объек-
тами ― ступами, каменными плитами. Отмечается, что возвращение к буддизму воспринима-
ется как обращение к культурным и духовным истокам народа. В этом контексте повышается 
интерес к буддийским эпиграфическим памятникам, расположенным в сакральных местах, 
поскольку они выступают важным источником для изучения религиозных представлений, ху-
дожественных традиций и духовной жизни в различные исторические периоды. Буддизм на 
территории современной Тувы имеет глубокие исторические корни и занимает особое место 
в духовной культуре региона. Сакральное пространство тувинцев формировалось на пере-
сечении шаманских и буддийских традиций, что отражено во множестве материальных па-
мятников ― от храмовых комплексов и ступ до каменных плит с эпиграфическими текстами. 
Показаны формы их взаимодействия, трансформация ритуального ландшафта, восстановле-
ние и создание культовых объектов, расширение исследовательского интереса к эпиграфике в 
постсоветский период. Буддийские надписи, высеченные на скалах, камнях или стелах, пред-
ставляют собой не только памятники письменности, но и своеобразные маркеры сакрального 
пространства. Они фиксируют места поклонения, являясь одновременно объектами религи-
озного почитания и источниками для изучения культурных процессов. Выводы. Проведенные 
исследования показали, что территории современного Барун-Хемчикского района (кожууна) и 
прилегающих к нему других районов Тувы представляют собой уникальное сакральное про-
странство, сформированное в результате многовекового взаимодействия природных, культур-
ных, религиозных факторов. Буддийские надписи, петроглифы и культовые изображения здесь 
не существуют изолированно, а образуют единый эпиграфико-иконографический ландшафт, 
отражающий преемственность духовных традиций региона. 
Ключевые слова: экспедиции, сакральные места, Республика Тыва, археологические памят-
ники, петроглифы, Барун-Хемчикский район, мантра, курган, буддийские письмена, оваа, ко-
жуун, этносфера
Благодарность. Исследование проведено при финансовой поддержке Фонда содействия буд-
дийскому образованию и исследованиям в рамках проекта «Буддийские надписи в сакральных 
местах Тувы: описание, анализ и фиксация».
Для цитирования: Люндуп Т. В., Тумат Б. Б., Сарыглар А.-Х. Г. Сакральные тексты Тувы: 
наскальные буддийские надписи как отражение духовного наследия (на примере Барун-Хем-
чикского района Республики Тыва) // Oriental Studies. 2025. Т. 18. № 5. С. 1034–1047. DOI: 
10.22162/2619-0990-2025-81-5-1034-1047

Abstract. Introduction. The article discusses sacred texts preserved in the form of rock inscriptions 
in Barun-Khemchiksky District of the Tyva Republic. Goals. The work aims to demonstrate how the 
religious renewal intersects with mechanisms of cultural memory, local identity policies, and rein-
terpretations of historical heritage. Materials and methods. The study focuses on original field data, 
museum collections, and archival materials. The work employs the chronological method to identify 
some cause-and-effect relations for Buddhist rock inscriptions, while the archaeological epigraphic 
one helps describe the forms, applied techniques and preservation conditions of the inscriptions. Re-
sults. The paper examines the typology of inscriptions (canonical formulas, memorial fixations), their 
locations within corresponding landscapes (passes, river mouths, routes to sacred mountains, ritual 
sites), and their ties with cult objects — stupas and stone slabs. It notes that the return to Buddhism 
is perceived as an appeal to the cultural and spiritual roots. This enhances interest to Buddhist epi-
graphic monuments located in sacred sites, since the former serve an important source for the study of 
religious beliefs, artistic traditions, and spiritual life across various historical periods. Buddhism has 
deep historical roots in the territory of present-day Tuva, and occupies a special place in the region’s 
spiritual culture. The Tuvan sacred space would take shape at the intersection of shamanic and Bud-
dhist traditions, which is reflected in a multitude of material monuments — from temple complexes 
and stupas to stone slabs with epigraphic texts. The study shows certain forms of their interaction, 



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1036

1. Введение
В настоящее время наблюдается за-

метно возросший интерес к буддизму. В 
Монголии, Забайкалье, Калмыкии, Туве не 
только восстанавливаются утраченные буд-
дийские храмы, но и активно возводятся 
новые. Особенно ярко процесс возрождения 
проявляется в Бурятии, Калмыкии и Туве, 
где возвращение к буддийской традиции 
воспринимается как обращение к истокам 
национальной культуры. Этот интерес к 
духовным «корням» способствует росту 
внимания к памятникам с буддийскими 
надписями, расположенным в сакральных 
местах, поскольку они представляют собой 
ценный источник для изучения культурных 
и духовных особенностей, свойственных 
определенным историческим эпохам. Это 
стремление к духовным корням естествен-
ным образом побуждает интерес к буддий-
ским надписям, имеющимся в сакральных 
местах, ― бесценным свидетельствам рели-
гиозной и культурной жизни.

Основными механизмами адаптации 
буддизма стали ассимиляция местных тра-
диционных верований и культов, а также их 
частичное включение в систему буддийско-
го культа в переработанном виде. 

Буддизм в современной Туве имеет 
глубокие исторические корни и занимает 

особое место в духовной культуре реги-
она. Сакральное пространство тувинцев 
формировалось на пересечении шаманских 
и буддийских традиций, что отражено во 
множестве материальных памятников ― от 
храмовых комплексов и ступ до каменных 
плит с эпиграфическими текстами. Буд-
дийские надписи, высеченные на скалах, 
камнях или стелах, представляют собой не 
только памятники письменности, но и сво-
еобразные маркеры сакрального простран-
ства. Они фиксируют места поклонения, 
паломничества и медитации, являясь объек-
тами религиозного почитания и источника-
ми для изучения культурных процессов.

Изучение буддийских надписей, вы-
сеченных или выложенных в сакральных 
местах Тувы, продолжает традицию, зало-
женную еще в XIX в. Эти эпиграфические 
памятники ― важный элемент культурного 
ландшафта, связывающий духовную прак-
тику населения с природным простран-
ством. Одним из примеров является круп-
нейшая в России каменная надпись буд-
дийского содержания ― гигантская мантра 
«Ом мани падме хум» на горе Дёгээ, близ 
г. Кызыла. Другой ключевой объект — буд-
дийская ниша с барельефом Будды на горе 
Суме-Бели (XIII в.), сочетающая в себе ико-
нографическую и эпиграфическую формы. 

transformations of ritual landscapes, restorations and creations of cult objects, paralleled by expanded 
research interest to epigraphy in the post-Soviet era. The Buddhist inscriptions on rocks, stones or ste-
les serve not only written monuments but also unique markers of sacred space. They indicate places 
of worship, simultaneously act as objects of religious veneration and, thus, prove sufficient sources 
for the study of cultural processes. Conclusions. The attempted insights have shown that the territory 
of Barun-Khemchiksky District and adjacent municipalities of Tuva constitute a unique sacred space 
formed by centuries-long interactions of natural, cultural and religious factors. Buddhist inscriptions, 
petroglyphs, and religious images are by no means isolated from each other here, but rather form a 
unified epigraphic and iconographic landscape that reflects the continuity of the region’s spiritual 
traditions.
Keywords: expeditions, sacred places, Republic of Tuva, archaeological sites, petroglyphs, Ba-
run-Khemchiksky District, mantra, burial mound, Buddhist scriptures, ovaa, kozhuun, ethnosphere.
Acknowledgments. The reported study was funded by Buddhist Education and Research Foundation, 
project name ‘Buddhist Inscriptions in Sacred Places of Tuva: Description, Analysis and Recording’ 
(Agreement no. 29 of 30 May 2025).
For citation: Lyundup T. V., Tumat B. B., Saryglar A.-Kh. G. Sacred Texts of Tuva: Buddhist Rock 
Inscriptions as Manifested Spiritual Heritage (Barun-Khemchiksky District of the Tyva Republic). 
Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5. Pp. 1034–1047. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2024-
81-5-1034–1047.



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1037

Буддийские эпиграфические памятники 
Тувы являются не только объектами ре-
лигиозного почитания, но и исторически-
ми источниками. Их изучение продолжает 
дело, начатое еще учеными в экспедициях 
XIX в. Современные исследования акцен-
тируются не столько на описании, сколько 
на комплексной фиксации: геолокации, фо-
тограмметрии, 3D-моделировании, монито-
ринге сохранности. Такой подход позволя-
ет рассматривать буддийские надписи как 
часть «живого» сакрального пространства, 
в котором сплетаются археология, религио­
ведение и культурная география. Анализ по-
левых материалов и современных подходов 
подтверждает значимость фиксации буд-
дийских надписей как элемента культурно-
го и духовного наследия региона.

В структуре сакрального пространства 
Тувы памятники с буддийскими надписями 
играют роль своеобразных «точек силы» ― 
мест, где материальный мир соприкасается 
с миром духовным. Чаще всего они распо-
ложены вблизи древних дорог, горных пе-
ревалов, священных источников и рек, что 
соответствует традиционной буддийской 
географии сакральных мест. 

2. Материалы и методы
В ходе полевых исследований были вы-

полнены микалентные (контактные) копии 
не только буддийских надписей, но и сосед-
них наскальных изображений. Эта методи-
ка позволила зафиксировать мельчайшие 
элементы гравировки и уточнить границы 
между древними и более поздними слоями. 
Полученные копии могут служить основой 
для дальнейшего цифрового моделирова-
ния и сравнительного анализа с другими 
памятниками Тувы. Проблемно-хронологи-
ческий анализ позволил выделить несколь-
ко последовательных этапов сакрализации. 
Сравнительный анализ показал, что буддий-
ские надписи несут в себе не только рели-
гиозный, но и социокультурный смысл. Они 
обозначают маршруты кочевий, перевалы, 
места поклонения, курганы, связывая духов-
ное пространство с реальной географией.

Основу исследования составили ре-
зультаты полевых наблюдений и фиксации 
буддийских надписей в Барун-Хемчикском 

районе (кожууне). Современное состояние 
многих надписей вызывает опасение. Под 
воздействием климатических факторов, 
эрозии и человеческой деятельности часть 
памятников оказалась поврежденной или 
утраченной. 

Барун-Хемчикский район (кожуун) на-
ходится в западной части республики, рас-
стояние от столицы Тувы, г. Кызыла, до его 
административного центра ― с. Кызыл-Ма-
жалык ― составляет около 300 км (рис. 1).  
Общая площадь ― 6 260 км2, численность 
населения ― около 11 540 жителей [[Оценка 
численности]. На территории кожуу]. На территории кожууна нахо-
дится город Ак-Довурак и 9 сельских посе-
лений. 

Барун-Хемчикский кожуун расположен 
в бассейне реки Хемчик с его притоками 
Барлык, Алаш, Ак, Аянгаты и др. Рельеф 
преимущественно горный, с живописными 
долинами и степными участками.

Исследованные памятники в районе села  
Аянгаты представляют собой комплекс са-
кральных объектов, сочетающих элементы 
природного ландшафта и археологических 
памятников (петроглифов). Их расположе-
ние, содержание и визуальные особенности 
позволяют рассматривать данные объекты 
как часть древней системы священных мест, 
связанных с добуддийской и буддийской 
традицией почитания гор и курганов. 

Нашим консультантом-проводником по 
сакральным местам с буддийскими пись-
менами в Барун-Хемчикском кожууне был 
Майны Биче-оол Салчакович, знаток эт-
нографии и археологических памятников 
Барун-Хемчикского района, ветеран пе-
шего туризма, методист отдела природы и 
краеведение Национального музея им. Ал-
дан-Маадыр Республики Тыва. Археологи-
ческое обследование Барун-Хемчикского 
кожууна было начато в 1953 г. [Грач 1954: 
156].

3. Кара-Мажалык
Первой точкой проведения наших иссле-

дований стало место Кара-Мажалык в су-
моне Аянгаты. Оно находится в 8 км к севе-
ру от села Аянгаты. Чинге-Даг ― так назы-
вается гора, но местное население называет 
ее Кара-Мажалык. Рядом находится зимник. 



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1038

Рис. 1. Маршрут от Кызыла до Кызыл-Мажалыка
[Fig. 1. Route from Kyzyl to Kyzyl-Mazhalyk]

С тувинского языка Чинге-Даг переводится 
как «Узкая гора» (чинге ‘узкая, тонкая’ даг 
‘гора’). На разных скальных выступах этой 
горы встречаются единичные изображения 
животных, в основном козлов. Среди них 
есть изображение архара с закрученными в 
спираль изящными рогами (фото 1). 

Местные жители почитают Ак-Мажа-
лык1 и Кара-Мажалык (рис. 2) как священ-
ные места. На их вершинах и в окрестно-

1 Ак-Мажалык находится в 5 км к северу от 
села Аянгаты, перед Кара-Мажалыком.

стях этих гор проводятся родовые обряды 
освящения оваа. Местные шаманы также 
почитают эти места и устраивают здесь 
камлания, что указывает на устойчивое вос-
приятие данного пространства как сакраль-
ного центра, объединяющего буддийские и 
шаманские элементы. Приблизительная ши-
рина памятника около 50 м, высота ― около 
5 м. На поверхности зафиксированы петро-
глифы и фрагменты надписей, предположи-
тельно выполненные тибетской графикой.  
Изображения и тексты нередко совмеща-
ются в едином композиционном поле, что 
типологически сближает памятник с други-
ми буддийскими комплексами Центральной 
Азии, письмена на которых воспринима-
лись не только как текст, но и как визуальная 
мантра. Подобное сочетание характерно для 
эпиграфических ансамблей в долине реки 
Орхон в Монголии, где мантры и изображе-
ния ступ фиксируются на скальных поверх-
ностях рядом с петроглифами [Кляшторный 
2006: 312]. Для комплекса Цагаан-Нур (ай-
мак Хубсугул, Монголия) характерно соче-
тание мантры «Ом мани падме хум» с рез-
ными изображениями лотоса [Цэвэндорж 
1998: 248], а для буддийских стел в долине 
реки Катунь на Алтае ― сочетание надпи-
сей с изображениями бодхисаттв и ступ [Дэ-
влет, Окладников 1981: 276].

На правом берегу р. Большие Аянгаты 
(Улуг-Аянгаты) было обнаружено еще одно 
место с петроглифами и буддийской надпи-
сью. Гора там также называется Кара-Ма-
жалык. 

С тувинского языка Кара-Мажалык пе-
реводится как Черный холм (кара ‘черный’, 

Фото 1.Фото 1.  Чинге-Даг  (Кара-Мажалык). Изобра-
жение архара

[Photo 1. Chinge-Dag (Kara-Mazhalyk). Image of 
an argali]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1039

мажалык ‘холм, сопка’) [Ондар 2007: 242]. 
Памятник находится с левой стороны реч-
ки, есть небольшая возвышенность округ­
лой формы с пологими склонами и слабо 
выраженным подножием. Ранее он не был 
зарегистрирован в реестре археологических 
памятников. Кара-Мажалык ― это гора со 
скальными выходами из девонского песча-
ника, плоскости с рисунками обращены на 
юг. Сохранность плохая, памятник подвер-
жен сильному разрушению. Скальные выхо-
ды заросли кустами караганов и иной расти-
тельностью. Имеются разделяющие трещи-

ны природного происхождения и множество 
надписей, как выбитых посетителями, так и 
нанесенных ими красками (фото 2). 

Приблизительно ширина памятника 
составляет около 50 м, высота скального 
массива с письменами ― 8  м. Надпись на 
тибетском языке ― мантра «Ом мани падме 
хум» ― выбита на высоте (фото 3). Разме-
ры этой буддийской надписи ― 70 х 28 м, 
а вместе с символом в начале мантры ― 
101  х  28  см. Перед самой надписью есть 
знак, символизирующий начало текста в ти-
бетской письменности (фото 3). 

Рис. 2.Рис. 2.  Памятники с буддийскими письменами: 1) Кара-Мажалык; 2) Хорумнуг-Кожагар
[Fig. 2. Sites bearing Buddhist inscriptions: 1) Kara-Mazhalyk; 2) Khorumnug-Kozhagar]

Фото 2. Кара-Мажалык. Общий вид на плоскость с буддийской надписью
[Photo 2. Kara-Mazhalyk. Overall view of the surface bearing a Buddhist inscription]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1040

Под буддийской надписью с левой сто-
роны изображен олень, идущий направо, а 
с правой стороны ― козел. Размеры оленя   
42  х  38 см,  а козла ― 25  х  32 см. Имею-
щиеся на плоскости изображения двух 
крупных оленей с размерами 30  х  32 см и 
50 х 52 см являются самыми заметными и 
яркими рисунками (фото 4). Возможно, это 
самка и самец. Если это так, то олениха ― 
та, что поменьше и находится на плоскости 
выше, чем олень с ветвистыми рогами. Оба 

зверя изображены бегущими налево друг 
за другом. Над фигурой крупного оленя с 
ветвистыми рогами имеется рисунок козла 
(?) с размерами 32  х  23 см, а под изобра-
жением самки ― рисунок козла размерами 
23  х  17  см, тоже устремленного налево. В 
нижнем правом углу выбиты восемь коз-
лов, все идущие направо. Есть и выбитые 
посетителями изображения в виде головы 
в национальном головном уборе с острым 
верхом и схематичного силуэта обелиска 
«Центр Азии», что стоял на набережной 
г. Кызыла до возведения скульптурного ком-
плекса в скифской стилистике.

Наскальные рисунки на плоскости раз-
новременные. Самый древний пласт отно-
сится к скифскому времени ― изображение 
трех архаров в динамике, «в позе бегущих 
галопом» друг за другом. Ниже их в более 
статичной позе изображен четвертый архар, 
у него высечены все четыре ноги. Все фи-
гуры выполнены в силуэтной технике. Изо-
бражения архаров на плоскости находятся 
справа, разделяют их от буддийской надпи-
си природные трещины. Там же есть и дру-
гие изображения, сплошь покрытые посети-
тельскими надписями из красной краски.

Фото 3. Кара-Мажалык. Буддийская надпись. Мантра «Ом мани падме хум»
[Photo 3. Kara-Mazhalyk. Buddhist inscription. Mantra «Om mani padme hum»]

Фото 4. Кара-Мажалык. Изображения оленей
[Photo 4. Kara-Mazhalyk. Images of deer]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1041

Во время экспедиции были сняты со 
скалы микалентные копии не только буд-
дийской надписи, но и имеющихся рядом 
наскальных рисунков (фото 5, 6). 

4. Хорумнуг-Кожагар 
Еще один памятник с буддийскими 

письменами находится в отрогах горы Хо-
румнуг-Кожагар (рис. 2), в 11,5 км к севе-
ро-востоку от села Аянгаты. Она  разделяет 
реки Большая Аянгаты (Улуг-Аянгаты) и 
Малая Аянгаты (Биче-Аянгаты). Хорум-
нуг-Кожагар с тувинского языка дословно 
переводится как «пик с курганом» (хорумнуг  

‘груда камней; надмогильный курган; обвал 
камней, каменные россыпи’ [Ондар 2007: 
457]; кожагар ‘пик, высокая гора с острой 
вершиной; торчащий вверх, стоящий торч-
ком, высовывающийся’ [Ондар 2007: 253]).

Плоскость шириной около 4 м с пись-
менами находится на высоте около 3,5 м 
в северо-западном отроге. На вершине 
этой сопки имеются груды камней хоютку 
(фото 7) которые обычно собирают пастухи 
на возвышенностях. Хоютку на вершинах 
гор собирают, скорее всего, для отпугивания 
волков [Даржа 2007: 59]. Здесь же находит-
ся курган, и стоит сказать, что практически 

Фото 5. Изображение трех архаров при снятии микалентной копии
[Photo 5. Image of three argalis during mica-copying]

Фото 6. Снятие микалентных копий
[Photo 6. Mica-copying efforts]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1042

Фото 7. Два хоютку и груда камней в виде полукруга на вершине Хорумнуг-Кожагар
[Photo 7. Two khoyutku and a semicircle-shaped heap of stones on the top of Khorumnug-Kozhagar]

Фото 8. Хорумнуг-Кожагар. Буддийские мантры 
А) вид надписей на скале; Б) снятие копий c мантр
[Photo 8. Khorumnug-Kozhagar. Buddhist mantras.  

A) inscriptions on the rock; B) copying arrangements]

Б)

все изученные памятники с письменами на-
ходятся рядом с древними могильниками, 
которые считаются священными у тувин-
цев. Содержание надписей большей частью 
мантрического характера, что подтвержда-
ется наличием повторяющихся элементов, 
напоминающих магические формулы «Ом 
мани падме хум» и «Ом а хум», хотя степень 
их сохранности не позволяет прочитать 
тексты полностью (фото  8). Композицион-
ное расположение письмен ― на высоте и 
с обращением к долине ― свидетельствует 
о ритуальной функции благословения про-
странства, что типично для буддийских са-
кральных комплексов Тибета и Монголии.

Наличие рядом курганов допускает 
предположение, что эти памятники служи-
ли пограничными сакральными точками, 
символизировавшими связь между земным 
и небесным мирами.

На скалах Хорумнуг-Кожагар есть буд-
дийская надпись, выбитая и покрытая крас-
ной краской. Автор не известен, местное 
население знает о ней давно, но не имеет 
сведений, когда и как она появилась. На кон-
сультации у буддийского ламы Игоря Баш-
кы выяснилось, что на скале не одна мантра, 
а их две: «Ом а хум» и «Ом мани падме хум» 
(фото 8).

А)



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1043

Ом а хум ― буддийская мантра из трех 
слогов, символизирующая очищение трех 
врат: тела, речи / звука и ума / духа. Здесь 
тело означает физическое тело, а также 
материальное существование человека; 
звук ― жизненную энергию, он также из-
вестен как «прана»; дух ― человеческий 
разум и изначальное сознание. Эта мантра 
очищает от негативного ветра три главных 
энергетических канала (левый, централь-
ный и правый), помогает расслаблению 
ума. Обычно читается незадолго до того, 
как начинается чтение  любых других 
мантр. «Ом» означает универсальное, бес-
конечное, является высшим выражением 
во вселенной. «А» относится к состоянию 
бытия без сознания и разума. «Хум» сим-
волизирует присутствие универсальности 
в человеческом сердце. Считается, что 
мантра «Ом а хум» объединяет в человече-
ском сердце бесконечность, спокойствие и 
первичную вибрацию [Торчинов 2000: 250, 
255]. 

У подножия горы были обнаружены на 
разных плоскостях изображения различных 
животных (фото 9).

5. Ужар-Бажы
Следующим пунктом стала небольшая 

сопка Ужар-Бажы. Современный памят-
ник с буддийскими письменами находится 
в 18  км к северу от с. Кызыл-Мажалык, в 
месте Ужар-Бажы, перед перевалом, разде-

ляющим Эдегейскую долину от Алашской 
(рис. 3).

Буддийская надпись, передающая шес­
тислоговую мантру «Ом мани падме хум», 
сделана большими цветными графемами. 
Нам удалось найти ее автора и пообщаться, 
им оказался упоминаемый выше буддий-
ский лама Игорь Башкы, в миру Монгуш 
Игорь Иванович. Для нанесения надписи 
он использовал автомобильную краску по 
совету людей, рекомендовавших ее как са-
мую устойчивую. Выбранное место по ко-
личеству имевшихся больших и гладких 
плоскостей соответствовало размещению 
на них шестислоговой мантры (фото 10). 
Надпись была сделана в 2013 г., в хорошей 
сохранности по сей день.

На этих использованных ламой 
плоскостях, как оказалось, тоже имелись 
наскальные изображения. Игорь Башкы 
изначально не знал, что на скале есть 
петроглифы, их он заметил уже в процессе 
нанесения мантры. Изображения животных 
сохранились на боковых частях плоскостей 
(фото 11).

Таким же образом И. Башкы написал 
мантру и на перевале Эзирлиг (перевал Ор-
линый) в горах Ак Барун-Хемчикского ко-
жууна, через первый перевал ведет дорога 
в сторону г. Абаза. Правда, там места ока-
залось поменьше, поэтому он написал толь-
ко графему «Ом» большого размера, одним 
цветом ― красным.

Фото 9. Изображения животных у подножия Хорумнуг-Кожагар
[Photo 9. Images of animals at the foot of Khorumnug-Kozhagar]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1044

6. Чолалыг арт (перевал Чолалыг
На карте он указан как Хёну-Арт, мест-

ные знают его как Чолалыг арт, перевал 
Чолалыг, находящийся по дороге к озеру 
Кара-Хёл. На территории Тувы есть реки и 
притоки с подобным названием ― Чолалыг. 
Чола ― название большой птицы, так в не-
которых местах называют грифа, хищную 
птицу. В основном грифа по-тувински на-
зывают дас. Дас, чола ― синонимы, в наше 
время слово чола применительно к грифу 
почти не используется. В таком контексте 
Чолалыг переводится как гора или река, где 
обитают грифы, чола куштарнын турлаа ― 
стан хищных птиц грифов.

Здесь, на перевале, на оваа установлена 
каменная плита с выбитой на ней мантрой 
«Ом мани падме хум», обращенной к ав-

томобильной трассе (фото 12). По словам 
местных жителей, на перевале она появи-
лась недавно. Мантра нанесена, видимо, 
каким-то современным инструментом, по-
тому как края надписи идеально ровные. 
Покрыта она красками разных цветов: бе-
лой, синей, желтой, голубой, зеленой, чер-
ной. Подобные плиты встречаются нередко 
в разных районах Тувы.

7. Бижиктиг-Хая
Гор с таким названием на территории 

Тувы несколько. Пожалуй, самая извест-
ная Бижиктиг-Хая находится вблизи од-
ноименного поселка ― с.  Бижиктиг-Хая 
в Барун-Хемчикском кожууне. О проис-
хождении данного названия пишется, что 
«первый компонент оронима восходит к 

Рис. 3. Местоположение Ужар-Бажы на карте
[Fig. 3. Location of Uzhar-Bazhy. Map]

Фото 10. Шестислоговая мантра на Ужар-Бажы
[Photo 10. Six-syllable mantra at Uzhar-Bazhy]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1045

древне-тюркскому bitiq „книга, надпись; 
документ‟, тув. бижик „письменность; 
письмена; наскальная надпись‟, бижиктиг 
„с  наскальными надписями‟, хая „скала‟, 
то есть скала с письменами, наскальными 
рисунками» [Ондар 2007: 157]. 

Еще одна гора Бижиктиг-Хая находит-
ся близ устья реки Чаа-Хол. Высеченная 
в скале буддийская часовня в виде ниши с 
изображением Будды, двух бодхисаттв и 
двух стражей, стоящих в устрашающих по-
зах, датируется XIII–XIV вв. [История Тувы 
2001: 167].

8. Кыдыы-Чыраа-Булак (Шыраа-Бу-
лак)

Относительно названия Чыраа-Булак 
имеется следующая этимология: чыраа ‘ив-
няк, заросли ивы’; булак ‘горная долина; 
исток; ручей (в степи)’; т. е. буквально доли-
на с ивняком. Основу первой части названия 

Шыраа-Булак составляет «монг. слово шар 
„желтый“, булак „исток, ручей, река“; то 
есть желтая речка (во время паводков цвет 
реки становится желтым)» [Ондар 2007: 
503]. Кыдыы ‘крайний, первый с краю’; 
крайняя Шыраа-Булак [Ондар 2007: 281]. 
Ср.: Ортаа-Чыраа-Булак ‘Средний Чыраа-
Булак’.

Здесь были обнаружены фрагменты Здесь были обнаружены фрагменты 
незаконченной буддийской надписи. Они незаконченной буддийской надписи. Они 
представляют собой слабые и неполные представляют собой слабые и неполные 
отпечатки буддийской надписи. Линии ― отпечатки буддийской надписи. Линии ― 
неглубокие, неритмичные, до конца не вы-неглубокие, неритмичные, до конца не вы-
биты. Можно предположбиты. Можно предположить, что это эскиз 
надписи. Подобные предварительные гра-
вировки представляют интерес как свиде-
тельство ритуальной практики в процессе 
«намечания» сакрального текста. Таким 
образом, Кыдыы-Чыраа-Булак можно рас-
сматривать как незавершенный эпиграфи-
ческий акт. 

Фото 11. Наскальные изображения в боковых частях плоскостей с 6-слоговой мантрой
[Photo 11. Rock carvings on sides of surfaces bearing a 6-syllable mantra]

Фото 12. Плита с мантрой на перевале Чолалыг
[Photo 12. Stone slab bearing a mantra on Cholalyg Pass]



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1046

8. Заключение
Проведенные исследования показали, 

что территории современного Барун-Хем-
чикского кожууна и прилегающих к нему 
районов Тувы представляют собой уникаль-
ное сакральное пространство, сформиро-
ванное в результате многовекового взаимо-
действия природных, культурных и религи-
озных факторов. 

Сравнительный анализ показал, что буд-
дийские надписи несут не только религи-
озный, но и социокультурный смысл. Они 
обозначают маршруты кочевий, перевалы, 
места поклонения, курганы, связывая духов-
ное пространство с реальной географией. В 
этом проявляется особая форма сакральной 
географии, где каждые надпись, изображе-
ние или оваа становятся носителем коллек-
тивной памяти и духовной идентичности.

Особое значение имеют современные 
примеры эпиграфической деятельности 
(Ужар-Бажы, Чолалыг-Арт), демонстрирую-
щие живое продолжение древней традиции. 
Эти надписи создаются ламами и верующи-
ми не как декоративные элементы, а акты 
благословения и очищения пространства, 
подтверждающие актуальность буддийской 
символики в современном культурном кон-
тексте. 

Таким образом, наскальные буддийские 
надписи в Туве следует рассматривать не 
только как археологические и эпиграфиче-
ские объекты, но и как элементы живого 
сакрального наследия, в которых взаимо-
действуют текст, образ и ландшафт. Они 
формируют своеобразный код духовной 
культуры региона, объединяющей прошлое 
и настоящее.

Литература References
Грач 1954 ― Грач А. Д. Обследование архео-

логических памятников Западной Тувы // 
Ученые записки ТНИИЯЛИ. Вып. II. Кы-
зыл, 1954. С. 155–179.

Grach A. D. Western Tuva: A survey of archaeo-
logical sites. In: Scientific Notes of the Tuvan 
Institute of Language, Literature and History. 
Vol. 2. Kyzyl, 1954. Pp. 155–179. (In Russ.)

Даржа 2007 ― Даржа В.  К. Тайны мировоз-
зрения тувинцев-номадов. Кызыл: Тув. Кн. 
изд-во им. Ю. Ш. Кюнзегеша, 2007. 255 с.

Darzha V. K. Tuvan Nomads and Secrets of Their 
Worldviews. Kyzyl: Kyunzegesh Tuva Book 
Publ., 2007. 255 p. (In Russ.)

Дэвлет, Окладников 1981 ― Дэвлет М. А., 
Окладников А. П. Петроглифы и надписи 
Горного Алтая. М.: Наука, 1981. 276 с.

Devlet M. A., Okladnikov A. P. Petroglyphs and 
Inscriptions of the Gorno-Altai. Moscow: 
Nauka, 1981. 276 p. (In Russ.)

История Тувы 2001 ― История Тувы: в 2 тт. 
Т.  1. 2-е изд., перераб. и доп. / под общ. 
ред. С. И. Вайнштейна, М. Х. Маннай-оо-
ла. Новосибирск: Наука, 2001. 367 с.

Vainshtein S. I., Mannai-ool M. Kh. (eds.) History 
of Tuva. In 2 vol. Vol. 1. Second ed., rev. and 
suppl. Novosibirsk: Nauka, 2001. 367 p. (In 
Russ.) 

Кляшторный 2006 ― Кляшторный С. Г. Древ-
няя Монголия и Центральная Азия: архе-
ологические и эпиграфические памятни-
ки. СПб.: Петербургское востоковедение, 
2006. 312 с.

Klyashtorny S. G. Ancient Mongolia and Central 
Asia: Archaeological Sites and Epigraphs. St. 
Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie, 
2006. 312 p. (In Russ.)

Ондар 2007 ― Ондар Б. К. Топонимический 
словарь Тувы. 2-е изд. Кызыл: Тув. кн. изд-
во, 2007. 552 с.

Ondar B. K. Toponymic Dictionary of Tuva. Sec-
ond ed. Kyzyl: Tuva Book Publ., 2007. 552 p. 
(In Russ.)

Оценка численности ― Оценка численно-
сти постоянного населения на 1 января 
2025 года и в среднем за 2024 год по город-
ским округам и муниципальным районам 
Республики Тыва. Управление Федераль-
ной службы государственной статистики 
по Красноярскому краю [электронный 
ресурс] // URL: https://24.rosstat.gov.ru/
folder/28037 (дата обращения: 27.04.2025).

Estimated resident population as of 1 January Estimated resident population as of 1 January 
2025 and average numbers for 2024 in urban 2025 and average numbers for 2024 in urban 
and municipal districts of the Tyva Republic. and municipal districts of the Tyva Republic. 
On: Federal State Statistics Service of Russia, On: Federal State Statistics Service of Russia, 
Krasnoyarsk Krai Department (website). Krasnoyarsk Krai Department (website). 
Available at: https://24.rosstat.gov.ru/Available at: https://24.rosstat.gov.ru/
folder/28037 (accessed: 27 April 2025). (In folder/28037 (accessed: 27 April 2025). (In 
Russ.)Russ.)



Oriental Studies. 2025. Vol. 18. Is. 5

1047

Торчинов 2000 — Торчинов Е. А. Введение 
в буддологию: курс лекций. СПб.: 
Петербургское философское общество, 
2000. 304 с.

Torchinov E. A. Introduction to Buddhology: A 
Course of Lectures. St. Petersburg: Petersburg 
Philosophical Society, 2000. 304 p. (In Russ.)

Цэвэндорж 1998 ― Цэвэндорж Д. Буддийские 
памятники Монголии: эпиграфика и ико-
нография. Улан-Батор: Гос. изд-во, 1998. 
248 с.

Tsevendorzh D. Buddhist Sites of Mongolia: 
Epigraphy and Iconography. Ulaanbaatar: 
State Publishing House, 1998. 248 p. (In 
Russ.)


